Rudolf Steiner-Archiv
am Goetheanum

von

Manuskript.

Weitergeben nicht gestattet.

Dr. Rudolf Steiner

gehalten am 19. Januar 1919 in Dornach.

Meine lieben Freunde,

Durch die beiden Betrachtungen, die ich anknüpfte an die Darstellung der letzten Walpurgisnacht-Scene aus dem II. Teil des von Goethe's "Faust, wollte ich die Empfindung hervorrufen, dass & o e t h e in der Tat mit seinem ganzen inneren Leben auf dem Wege war, wenn men so sagen darf, in die übersinnliche Welt hinein, und dass es ihm, wie vielleicht keinem anderen Künstler, keinem anderen Dichter, gelungen ist, künstlerisches Schaffen aus solchem spirituellen Leben heraus wirklich zu entfalten, so dass weder die Kunst, noch die Weisheit in diesem Goethe'schen Schaffen zu kurz kommt, sendern jedes dieser Weisheits-Strebens-Gebiete an seinem Platse voll zum harmonischen Ausdruck kommt.

Ich möchte nicht den Glauben erwecken, als ob ich hätte geben wollen mit all dem, was ich gesagt habe, eine Interpretation dieser Dichtung; das will ich überhaupt nie. Denn Interpretationen halte ich für das Unnützlichete, was es überhaupt auf diesem Gebiete geben kann. Alles das, was versucht wird durch solche Betrachtungen zu geben, wie die beiden vorangegangenen, das ist: hervorzurufen die Möglichkeiten, in dem selb en Elemente eine Dichtung oder ein Kunstwerk zu geniessen, aufzunehmen, in demselben Elemente, in dem es geschaffen ist. Gewissermassen soll eine eolche Betrachtung nur lehren die Sprache, die Geistessprache, in der so

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

etwas geschrieben ist; nicht irgend etwas auslegen oder erklären, was ja ohnedies meistens nur ein Unterlegen und ein Misserklären ist, sollte gegeben werden.

Nun, wenn man diese Stimmung der Sache feethalt, meine lieben Freunde, dann darf man auch vielleicht das Folgende geltend machen. Sehen Sie, allem Erkenntnisetreben, allem nach geistigem Erleben überhaupt gerichteten Menschheitsstreben, liegen zwei Grundempfindungen unter. Die e i n e Grundempfindung, sie kommt daher, dass der Monsch, indem er sein Leben zwischen Geburt und Tod im physischen Leibe verbringt, dass der Mensch denken muss, vorstellen muss. Nicht wahr, wir waren nicht voll Mensch, wenn wir nicht über die Dinge und über une selbet denken wurden. Denn aber mussen wir, wenn wir unser Leben vollenden wollen zwischen Geburt und Tod im physischen Leibe, müssen wir nicht nur denken, sondern auch wollen. Des Fuhlen liest eigentlich swischen dem Denken und Wollen in der Mitte drinnen. Es ist manchmal mehr ein Denken und Vorstellen, manchmal mehr ein Wollen. Daher kann man, wenn man die es e Betrachtung, auf die wir jetzt hinsteuern wollen, anstellen will, von dem F u h 1 e n absehen, nach dem e i n e n Pol des Denkens und Voretellens hinblicken, und auch nach dem andern Pol der menschlichen Betätigung, nach dem Wollen hinblicken. Der Menech ist einmal ein denkendes und ein wollendes Wesen. Aber mit diesem Denken und Wollen hat es doch noch seine gans besondere Bewandtnis. Der Trivialmensch, der gewöhnliche Durchschnittsbürger, der betrachtet schon dasjenise, zu dem man kommen kann, als etwas Erreichtes, wenn er auf der einen Seite, wenigstens nach seinen voretellungen, möglichst klar denkt, möglichst, nach sein nen Vorstellungen, eindringlich denkt, und wenn er nach seinem Bedürfnisse enteprechend will. Dadurch unterscheidet sich aber eben gerade der wirklich bie ins tiefe Innerste hinein seiner eigenen Wesenheit gegenüber ehrliche Erkeantaismensch, dass er sich, wenn er versucht, auf dem Wege des Jenkens weiter zu gehen, zuletzt gesteht: ach, mit diesem Donken innerhalb des

de

W

physischen Leibes komme ich doch nur bie in einem gewissen Abstand an dasjenige heran, nach dem ich eigentlich hinstrebe.

rit.

JS.

W

)m

IL

in.

W

13.6

36Z

23

Es 1st mit dem Denken geradese, meine lieben Freunde, wie wenn man nach einem 2 1 e 1 e hinetreben wurde. Die Richtung het man, aber keine anschaugng vom Ziel. Man w i l l bis zum Ziele hineilen. Man weise, in welcher Richtung das Ziel etwa liegen kann; aber es ist noch alles dunkel um des Ziel herum. Man hat genau die Vorstellung: Hell kann es eret werden, wenn man hinkommt. Aber indem man noch lange nicht am Ziele eich fühlt, sondern in einem gehörigen Abstande vom Ziele ist, packt einen gewiseermassen ein Wesen dahinten und hält einen auf, lässt einen nicht weiter. Und men fühlt: das Denken, das Vorstellen treiben einen in einer gewissen Richtung; aber man wird aufgehalten. Wenn man nur auf diesem wege des Denkens bleiben will in dieser Richtung, kann men nicht an das Ziel gelangen, das einem des Denken volber, des Vorstellen, eigentlich vorzeichnet. Und so gelengt der Mensch an die e i no Grenze, die beinen wesen gesetat ist I i r das Leben zwischen Geburt und Tod. Und men kenn segen: elgentlich hat der jenige kein tieferes Erkenntnisleben, der nicht alle Schmerzen und Schicksalrückschläge empfunden hat, die eich aus einem solchen Zurickschaltenwerden gegenüber dem Denkriele auf dem Denkwege selbst ergeben. Man ist gewissermassen verurteilt, oberflüchlich su bleiben, wenn man durch seine innere Seelenkonstitution die Meinung habea kenn, man abone durch das Denken sum Liele dieces lenkons colber rommen. Man bewahrt sich bloss vor der Oberflächlichkeit, wern man gerade, i n d e m man versucht, mit aller Klarheit, mit aller Eindringlichkeit zu denken, & u r c h diese Elarheit, durch diese Eindringlichkest des Denkens dahin Sebracht wird, dass einem der Denkhinderer im He. nacken eitst. Dieses im-Encken-sitzen-Fühlen des Hinderere, das ist ein tiefes menschliches Erlebnis, und ohne das geht es eigentlich nicht aus der Oberflächlichkeit in die Tiere der Lebensauffassung hinein. Ehnz

Abor nun, meine lieben Freunde, ist dies nicht die einzige Greuse, die

dem Augleben des menschlichen Wesens zwischen Geburt und Tod gezogen ist. sondern die andere Grenze ist aufgerichtet da, wo das Wolle n sich entfaltet. Wo das Wollen sich entfaltet, da Reimen erstens auch die Begiesden des Menschen, die aus dem Triebleben heraue kommen. Der Mensch wird sum Wollen getrieben durch Hunger und Duret im gröbeten Sinne, durch andere Triebe. Und es ist dann eine ganze Skels von den Trieben hinaud bie su den reinsten geistigen Idealen; in all dem, von den gröbsten Trieben bis hinauf su dem reinsten geistigen Ideal entfaltet liegen die Impulse des Wollens. Wenn man nun aber versucht, mit dem Wollen ins Leben sich hineinzustellen,- das war ja im Grunde gerade Goethe's Ziel in seinem "Faust seinen Faust mit dem Wollen ins Leben hineinzustellen,damit Faust erfahren könne alles Leben-Beglückende, alles Lebens-Zerschmetternde, alles Befreiende und alles Sündhafte im Leben - wenn man veraucht, mit dem Vollen, dae ins Tun übergeht, in die Tet sich übersetst, wenn man versucht, mit dem i a d a s L e b e n sich bincinguetellen, so kommt man wiederum an eine Grenze. Abor es ist jetzt eine andere Empfindung, die auftritt. Nicht so sehr, dass einen wie beim Denken einer im Nacken faset und halt vor dem Ziele, sondern indem man w i 1 1, faset sinen siner und setzt sigentlich immer in einer Weise, wie man's nicht selber haben will, das Wollen fort. Man wird sich gewiesermuseen selbst entrissen im Wollen. De tritt ein Anderer auf im Wollen und reiset einen mit sich fort.

Das ist wiederum die andere Empfindung, die, wenn eie der Mensch hat, aus dem Oberflächlichen ins Tiefe einer Lebensauffassung hineinführt.

Philiströse Sattlinge, eatte Menschen, - Sattlinge, nicht Sattler - philiströse Sattlinge, sie eind allerdinge der Meinung, dass man, wenn man das Denken nur weit genug ausbildet, das Wollen nur weit genug entwickelt, eben am Zieley kommt. Aber in diesem satten Sichfühlen auf erfüllbaren Wegen, in dem liegt des Lebens Oberflächlichkeit, liegt nicht das, was möglich macht, in der Lebensprüfung, - denn geprüft wird man, wenn men mit gehörimer Intypolität

100

an!

EUX EX

NE.

ald

sie.

LOB

Ten

fro

BAL.

1 1

20

.08

125

DE

888

ld!

Eta

Len

44

12

0.00

ger.

ger Intensität die swei angedeuteten Grenzen eich im Innern der Soele auswalt - wenn man nach gehöriger Prüfung, gewissermassen über einen Abgrund hinübersetsend, in eine andere Welt einzutreten sich genötigt findet, die nicht mit dem Bewusstsein durchlebt werden kann, das sich im Leben swischen Geburt und fod entfaltet. He mus siche Menschheit schon einmal gerade aus dem Goethe an ismus herzus begreifen, dass wahrhaftig nicht bloss Beseligung des Strebens, die man sich oftmals mur sinredet, die eftmals nur von Illusionen getregen ist, erlebt werden hann, sendern dass das jenige, was den Menschen zu seinem Ziele führt, über Hindernisse, über Enthäuschungen, über Desillusionierungen führt, und wer sich eträubt, Ratillusionierungen zu erleben und sich dadurch sträubt, den ganzen Menschen in gewissen Zeitmomenten des Lebens umzugestalten, zu metamorphosieren, der kenn nicht zur Menschheitserfassung vorwertsäringen.

Man darf schon ennehmen, meine lieben Freunde, dass in dieser Beziehung gerade die Surchchristete Veltauffassung und Lebensanschauung gegen die nachste Zuhunft hin einen bedeutsamen Unschwung erfahren muse. Das Christentum ist ja bieher derch die Entwickelung, die es in verschiedenen Ecnfessionen erlebt hat, eigentlich nur in seinem Anfangsstadium. Will man so etwas eegen, was das Christentum bis jetzt ausgestaltet hat, so konnte man sagen: Bigentlich nur die Empfindung in dem Menschen, dass ein Christus einzal da war. Und diese Empfindung ist eigentlich der materia-liztischen Forschung im 19. Jahrhundert wieder verloren gegangen, dass ein Christus da war. Wase der Christus in die Welt gebracht hat, wie der Christus im Zusammenhang steht mit dem menschlichen Seclenstreben, dabinein soll eret Licht kommen gegen die Zuhunft hin dur oh geistesenschaftliche Untersuchungen und geistige Art der Feltempfindung, durch übereinmliches Erleben, wenn auch zunächst die Menschheit in diesem intellektualietischen Zeitalter dieses übereinmliche Erleben nur im

122

nic

223

MAR.

Her Her

and

edo

150

Verstellen, in den Bildern des Vorstellens wird in ihrer grossen Masse be-

Aber eben diese zwei Grundempfindungen, die ich eben angedeutet habe, von den beiden Grenzen des menschlichen Selbsterkennens und Selbsterfassens, diese swei Grundempfindungen, sie müssen den Vebergang finden aus einem mehr passiven Christentum zu einem aktiven Christentum. Denken Sie nur einmel, bei wie vielen Menschen der Christus ei-Soutlich michts weiter war in der Vergangenheit, als eine Art Belfer in der Not für dasjenige, was der Mensch nur ja nicht selber tun mag. Von jener eigentümlichen Art, wie die rumisch-katolische Kirche von einem bestimuten Esitpunkte an die Sunden vergeben hat,- man konnte sundigen, was man wollte, wenn man denn nur aufrichtig Buses leistete, Reus hatte usw., so war einem das vergeben; schliesslich, der Christus war da zum Helfer in her Not, sum Outmachen desjenigen, was man selber gar nicht besbeichtigto, in exhebitohem Mnese Sutsumachen - von dieser abirrung bis zu jener mehr protestantischen Abirrung, wo man eigentliche auch das weltliche Leben, das weltliche Treiben für sich einrichtet, und dann wemöglich nur dadurch, dage man an den Christus 8 1 a u b o, dage man sich gans in Passivitut mit dem Christus verbunden fühlt, von dem Christus sich erlösen lasst, und man bleibt passiv. Dieses passive Verhalten su dem Christus, es gehört und m n e e angehören der Vergangenheit. Und dasjenige, was un die Stelle treten muse, des muse sein ein Verhältnie zu dem Christus ans sine aktive Macht, sin Butgegengehen dem Christus, so dass or micht für sich des tut, was man selber micht gerne tut, sondern so, dass er einem durch soin Dassin die Eraft Sibt, s e 1 b e r stwas zu tun. Bin sktives, oder becaer secast, ela sur aktivität kommendes Christentum, dus ist dasjewise, was on Stelle dee Pessivitats-Christentums treten muss, we man im Grunde genommen,- ne, vermeiben Sie, dass ich's so trivial ausdrücke selber ear ien physicohen Plane tut, was man will, und dann Gett einen gueans

tata

Zon

Lits

122

.00

203

5ab

女士会

20.00

AIS

212

aut

620

Sta

WA TO

Ida

ten wann sein läset, som der einem alles verseiht, wenn man nur im rechten Momente zu ihm zurückkommt.

Das, meine lieben Freunde, das beseichnet zu gleicher Zeit die Grenzscheide swischen dem Zeitalter, das vergangen sein muss, das in eine furcht bare Nenschheitskatastrophe hineingeführt hat, und dem, das da kommen muss,
und das allein, wenn es ein Passivitäts-Christentum in ein AktivitätsChristentum überführt, geeignat sein kann, jene Schäden, die sich sehon herausgestellt haben, und die eich aus dem Vergangenheitsprinzip immer mehr
herausstellen werden, zu heilen. Diese Schäden sitzen noch tief in den
menschlichen Mersen und sonschlichen Boslen. Und sie m üs sie ein geheilt werden, wenn die Frdenentwickelung weitergebracht werden sell.

Die beiden Grundempfindungen von den Grenzen im Denken und in Vollen, man kenn eie auch bezeichnen so,dass man segt: die e in a Grenze,die mecht einen aufmerksem derauf,wie men an sein eigenes Vesen nicht herankann. Je, wir eind wirblich als Menschen so,dass wir auf der einen Seite an das eigene Messchenwesen nicht hewankönnen, und wir kommen nicht bis zu uns selber mit unserem Denken. Im Wollen, da kommen wir bis zu uns selber, denn das Wollen zeht wirklich von uns aus; aber da erfaset uns wiederum ein Anderer, ein anderes Weltenwesen, da verlieren wir und Nan bestieren wir und der Mensch is t eben einfach nuch he den Prinzip dieses Dusliemus als irdisches Wesen gesteltet. Er ist ein dusles Wesen, keine Mensch, ein dusles Wesen. Das eine Glied dieses duslistischen Wesens verliert sich.

Men stellt daber den Menschen niemels richtig dar, wenn man ihn bloss els Menos darstellt, sondern nur, wenn man versucht, ihn darsustellen als einen Mittelsustand swischen dem sich-nicht-erreichen-Mönesa und den sich-Verlieren. Und wenn man wombglich beides gleichzeitig in alles Starke fühlt, dann fühlt sen sich so recht als Erdenmensch. Wenn man fühlt eine Art Hin- und Merpendels swischen sich-nicht-erreichen-Wonnen und sich-

en.

958

No.

ASIX

Ted

lone

MAN

0.00

B DIS

and and

**对张多**章

主政政主

less !

10235

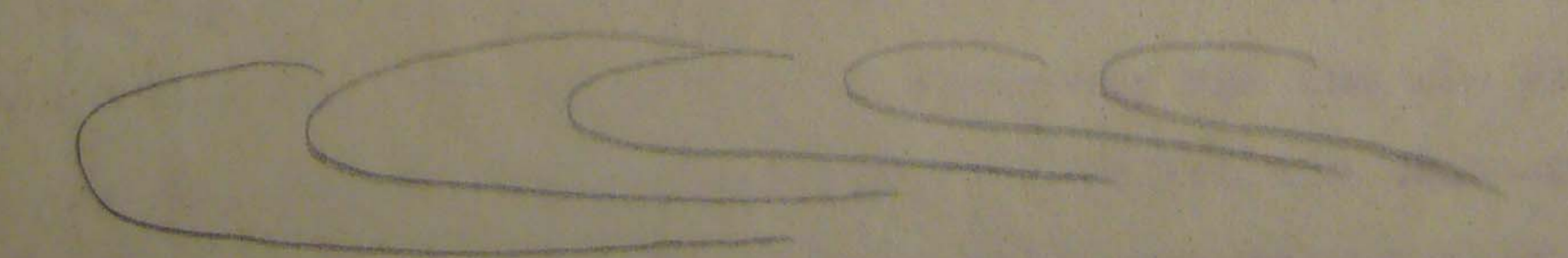
E BEE

a said

1 X A B B

verlieren, dann fühlt man sich als Erdenmensch. Und dasjenige, was man erreichen muss, das ist, trotsdem man in einem solchen Pendeln drinnensteht, die Ruhe des Dassins erreicht auf dem physischen Gebiete der Pendel, erreicht die Wage; auf dem geistig-mozalischen Gebiete muss dasselbe, was die Wage, was der Pendel erreicht in seiner Ruhelage, der Mensch erreichen können. Der Mensch soll nicht anstreben, die absolute Ruhelage au haben; das macht ihn faul, verfault. Der Mensch soll anstreben die Ruhelage, die der Mittelsueband zwischen dem Ausschlagen ist, zwischen dem Richterreichen, und zwischen Sichverlieren. Wenn men solche Empfineungen richtig entwickeln will, dann müssen andere Empfindungen über Leben und Wirklichkeit noch wesentlich Gazunemen.

Senon Jie, meine lieben Freunde, ich hebe Die öfter aufmerkerm gemecht durauf, wie einseitig eigentlich heute das Intwickeln aufgefasst wird. Denken Sie nur einmel, dass die ganse Entwickelung haute so aufgefasst wird, wie wenn immer das Folgende aus dem Verhergehenden so herausgezogen wirde. Migentlich denkt sich der heutige Mensch die nufeinunderfolgenden Intwickelungszustände, na. so ungefähr wie eine Folge von Zucherhüten, die so ineinsnuergeschachtelt eind, und nun, wenn eich's entwickelt: ein Zukkerhut: Mensch zwiechen der deburt und dem 7. Jehre; dann nient men den 2. heraus, und dann hat men den Menschen vom 7. bie Id. Jahr; dann den 5. und hat den Menschen vom 14. Die Sl. Jahr, und so eine zus den Andern heraus. Das gerzdlinige Fortechreiten in der Entwickelung, üns ist desjenige, das den heutigen Menschen em angenehmeten ist.



houte in der Schule lernen, und die in der Bulunft einnel ale der wissen-

schaftliche Wahnsing for sufgeklarten Poriode vom 19. und 20. Jahrhundert dargestellt worden wird. Sich so vorsustellen, dass einmal ein Nebelsustand degewees in ist, - Hant-Laplaco'scho Theorie - dann de nach und nach Eins aus den Andern hervorgehond, Sucherhut aus Zuckerhut, Bins aus dem Andern hervorgehend, Tolgander Sustand immer aus dem früheren, des ist sie kreakhafts dissenschaftsvorstellung der degenwert. Donn so sin d die Dings might. Donkon Sie doch, wie Sie Entwickelung beim Binzelmenschen zwischen Geburt und Tod bei vinigermassen unbefangener Beobachtung Ihnen entgegentritti Nicht wehr, die wirkliche Grense der ersten Lebensperiode ist for Lahnwechsol, dan Bekommen dor swelten Zuhne. Ich habe bitter derauf aufuermontent. Tes is t dear das eigentlich, dieses Bekommen Cor american Itano gegen due 7. Jahr hin, we die erate Lobensperiods abschlieest? Es lot das oin Koncolidieren, ein Verhärten des Measchen, respurtire des Terhiletete im Menechen gestaltet sich. Be ist wie sin Zusam-Densisien aller lengthter. Anse men des Dichteste, Mineralisierteste Bullevat moon edunal hervorbringen hann; die 2. Eshee. Es ist ein wirklichos Zunammennichen inn Dichte elier lebenskrüfte.

Lie P. Lebenspericie schlieset ab mit der Ceschlechtereife. Da ist gerade das Umgehehrte der Fall. Da ist mich ich wiederum ein Zusammenziehen mur Verhörtung aller Lebenehreite, sondern da ist im Gegenteile
eine Veriän nung aller Lebenskreite, ein Auseinandertreiben, ein
Uppigwerden. Da ist ein entgegengesetster Zustand, der in dem Organismus
palsiert. - Und nur etwas verfeinert, aber doch wiederum so, ist es, wenn
ume 21. Lebensjahr die 3. Lebensperiode abschliebat. Da konsolidiert sich
der hensch wiederum, zicht seine Kräfte susammen; mit dem 26. Jahre dehnt
er zie ziederum nus; 21. Jahr: mehr suf das Stellen, was immanssammen
bringt in asinem Incorn lebt; 58. Jahr: Ausdehnung, mehr auf das Stellen,
was ihn zusammentringt mit der ganzen weiten welt. Mit dem 35. Lebensjahr
- Spproximativ zu nehnen - ist wiederum eine/Zusemmensiehung da. Das ist
ja die Lebensmitte, das 35. Jahr.

WR.

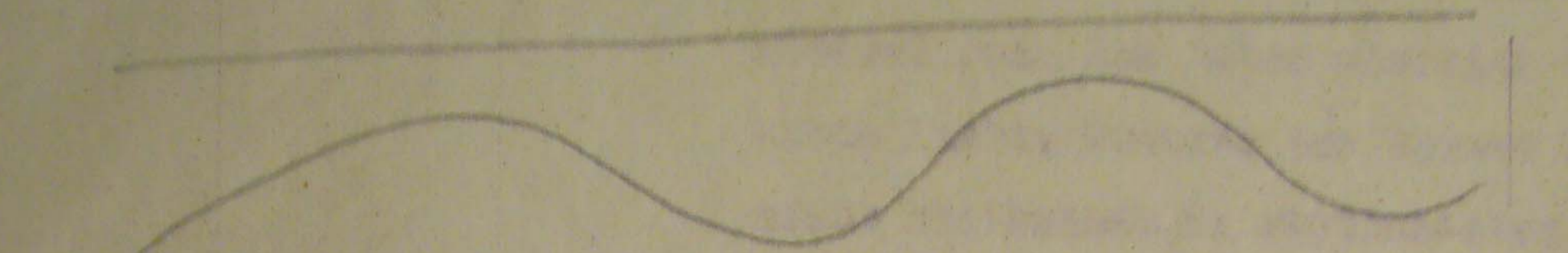
直图

M.A.

THE

20%

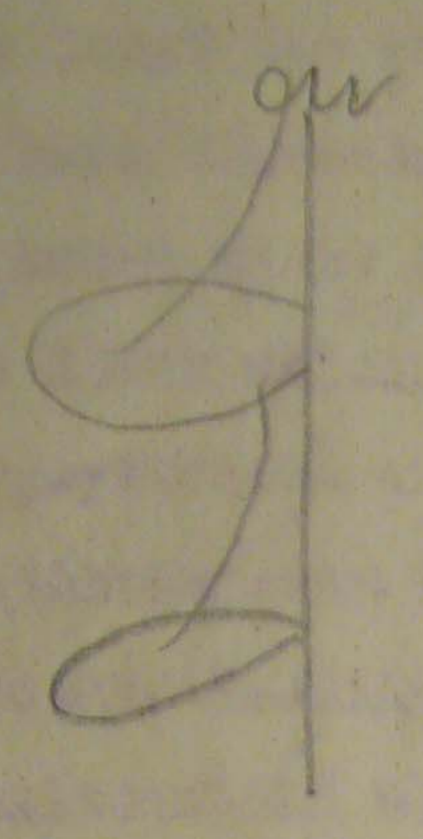
Also die Entwickelung ist nicht eo geradlinig, sondern so, dass sie sich in einer Wellenlinie bewegt: Zusummenziehung, Erhärtung; Erweichung, Erweichung, Ausdehnung; Zusammenziehung, Erhärtung; Erweichung, Ausdehnung.



Im Grunde genommen ist das auch das Leben des Menschen im Grossen. Indem wir hier in die physische Welt hereingeboren werden, ziehen wir uns zueammen, so dass wir innerhalb unserer Haut sind. Indem wir das Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt durchmachen, dehnen wir uns immer
mehr und mehr aus.

was folgt aus alledem, meine lieben Freunde? Aus alle dem folgt, dass der Entwickelungsgedanke, der nur geradlinig die Entwickelung denkt, nicht ein utzig ist, dass er die Menschheit nasführt, und abgetereift werden muss. Alle Entwickelung schreitet nämlich im Rhythmus voran, alle Entwickelung geht Wellental, Wellenberg, Eusammenziehung, Ausdehmung, Zusammenziehung, Ausdehmung.

Wiederum auf elementsren Stufen hat das Gosthe geahnt. Lesen Sie seine Metamorphose der Pflanzen, lesen Sie nur das G e d i c h t "Die Metamorphose der Pflanzen", so werden Sie sehen, wie er jene eigentümliche Gesteltung, die vom Laubblatt zu Laubblatt, dann Blütenblatt, dann Staubgefässe, dann Stempelie geht, wie das von Goethe dargestellt wird als ein fortwährendes Ausdehnen, Zusammensiehen, - aber nicht in gans äusserlichen Gebilden nur, sondern auch die S äft e dehnen sich in ihren Kräften aus, siehen sich wieder zusammen, expantieren, konzentrieren sich, expantieren, konzentrieren sich, expantieren, konzentrieren sich, expantieren, konzentrieren sich sich meine erste Einführung geschrieben habe zu G o e - t h e 'e "Baturwissenschaftlichen Werken", nachsukonstruieren die Goethesehe Urpflanze, wo ich versuchte in das Bild hineinzubringen dieses Aus-



dehnen, Zusammenziehen; (e.Zeichnung); Aus dehnen, Zusammenziehen; Ausdehnen, Zusammenziehen; Ausdehne

Und so ist es auch mit dem Begreifen des geschichtlichen Lebens der Menschheit. Ich habe in den letzten Heften der Zeitschrift "Das Reich", wo ich über ahrimanisches und Luciferisches im Leben abgehandelt habe, darauf aufmerkeam gemacht, wie luciferische Perioden und ahrimanische Perioden der geschichtlichen Entwickelung abwechseln im Rhythmus. Alles Leben geht nicht geradlinig vorwärts, sondern schreitet von Wellenberg zu Wellental. Aber due ist verknupft, meine lieben Freunde, mit auch einer Ausseren Verunderung, indem von Wellenberg zu Wellental geschritten wird. Und nur wenn man diese Verhältnisse durchschaut, dann kommt man zu einer tieferen Lebensauffassung. Wer geradlinis sich die Evolution denkt, der denkt: Erst waren unvollkommenste Tiere, dann immer vollkommenere, dann so affenartige Tiere, dann hat sich deraus der Wensch entwickelt. Und wenn man das denn auf's Moralische anwendet - ich habe Sie darauf schon öfter aufmerkeem gemacht, auch in öffentlichen Vorträgen - wenn man das dann weiter ausdehnt, na ja, dann kommt so für den richtigen, für den waschechten Darwinisten heraus, dass er east: man sicht ja schon im Tierreiche moralische Triebe, Instinkte, Veranlagungen, die dann sum menschlichem Wohlwollen usw. hin führen, - wiederum eine nitenutzige Vorstellung, denn diese rechnet ganz und ger nicht mit dem Lebenerhythmus. Sie denkt die Intwickelung in einer geraden Linie,

wickelung in einer geraden Linie, Zuckerhüte aus Zuckerhüte hervorgehend. In Wahrheit liegt die Sache so: denken Sie sich die höchetentwickelten Tiere mit ihren Eigentümlichkeiten weiterentwickelt, geradlinig weiterentwickelt, de kommt nicht der Mensch heraus, kume n i e der Mensch heraus, sondern des höher entwickelte Tier, des wurde gerade à 1 e Eigenschaften, die Ihnen sympathisch erscheinen im Tierreich, die würde es entwickeln in allerantipathischester Weise. Dasjenige, was Sie bei dem Tiere bewundern als sine gewisse Geselligkeit, als der Anfang eines Wohlwollens, eines sosisles Verhaltens, das weiterheraurentwickelt, sohlagt ins Gegenteil rhythmisch um, wird sum Prinzip des Bösen. H a t t e sich der Rensch so entwickelt, wie es Haeckel vorstellt, dann, meine lieben Freunde, dann hatte sich entwickelt aus den menschenähnlichen Affen eine Menschengesellschaft die von vornherein den Krieg aller gegen Alle vollständig entwickelt haben wurde. Denn in allen den Anlagen, die beim Tiere noch gut sind, liegt der weitere Entwickelungeimpule zum Aufeinanderplatzen in heftigetem, blutigatem Lampie. Des ist der Ahythmus; Wellenberg schlägt in Wellental um, und niemand sieht hinein in desjenige, was die Natur birgt, der nicht auf die Entwickelungs-M d g l i c h k e i t e n im Ehythmus sieht. Nach ausson anauschauen das, was geschieht, das lehrt niemale erkennen dasjenige was wirklich da ist. Nur dadurch, dass gar nicht herauskamen die Entwickelungsmöglichkeiten, die in den höheren Tieren liegen, sondern dars thmen satgegenhem sine andere welle des weltenwerdens, welche abtöteto das Bosewerden und gewieseernassen druberstülpte über das Bösewerden dasjonise, was die Menschen sein sollten vom Urbeginne aus, nur dadurch entwickelte sich die Measchheit; so dass man vorzustellen hat: Tierreich bis au siner sewissen Höhe (s.Zeichnung); ihm entgegenkommend die andere Wolle, welche abstumpft das Bösewerden.

Moine lieben Freunde, die Reinkernation läset sich auch moralisch anechauen, Was glauben Sie, was ware dann der mensch geworden, wenn er nur immer geboren und geboren würde hior am physischen Plane, wenn nicht dem, was geboren wird rein physisch auf dem physischen Plane, entgegenhäme dasjenige, was immer in die geistige Welt aufgenommen und wieder hinuntergetan wird? Wenn der Mensch nur geboren würde, wenn er nicht durchseelt würde von den Wesen, die immer wiederum in die geistige Welt aufgenommen werden, und herunterkommen, dann würde der Mensch nur im Kriege auf der Erde
leben, n ur im Kempfe auf der Erde leben wollen, dann würden eich die
furchtbareten Kampfesinstinkte entwickeln. Diese Kempfesinstinkte, die
ruhen auf dem Grunde der menschlichen Seele. Sie ruhen im menschlichen
Organismus. Und sie werden abgelähmt durch dasjenige, was, wenn ich mich
jetzt so ausdrücken darf, von oben kommt, was aus der geistigen Welt herauskommt von derjenigen Menschenwesenheiten, die immer wiederum in die
geistige Welt aufgenommen wird.

Das druckt eich auch aus in der duesoren Form, meine lieben Freunde.

Es int geradeau g r o t e e h für den Kinsichtigen, wenn den kenschen-

Wirde, wenn sich der Tierkopf weiterentwickelte, ein schreckliches Ungetüm

berauskommen in dem was sie in der gegenwärtigen Inkarnation entwickeln

haupt so dargestellt wird, als ob es sich aus dem lierkopf entwickelt

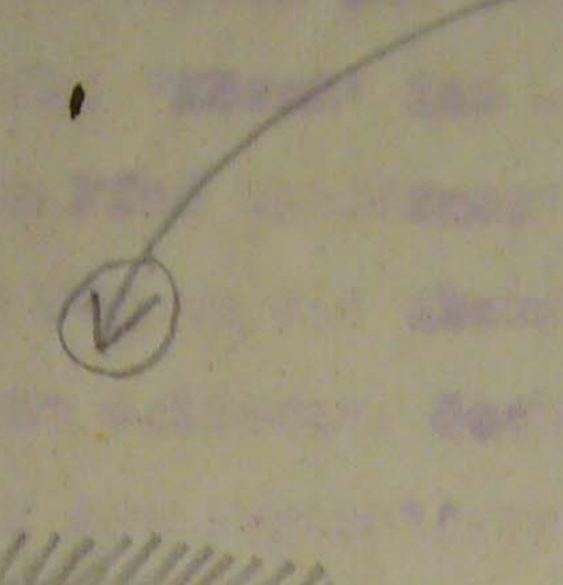
hatte mach und nach. Es ist namilion ein völliger Uneinn. In Wahrheit

aus Ihrem Unterleibe; wenn das allein den Topf bilden wirde, aus sich

heraus den Kopf bilden wurde, na, das ware sine Missgeburt als Kopf, des were eine richtige Misegeburt ale Eopf, das ware ein schreckliches Tierungeheuer. Denn da gitzt die Möglichkeit zum Tierungeheuer. Mur dedurch, dass das 0 e i s t i s e von oben kommt, und sich e n t s e s e n e t u l p t, entetent dasjeniss, was Menschenhaupt ist, das que dem Zusanmensebbren von zwei Eruften enteteht, von dem, was aus dem Leibe hinsufetrebt und dem, was aus dem Losmos entgegenstrebt. Als eine Gleichgewichts lage wird dieses Menschenhaupt herausgebildet. Und in dieser Gleichgewichtslage des Menschenhauptes, da ruht es, daes wir mit dem, was wir mitbringen aus der geletigen Welt, nicht frei huntieren können. Wir schlüpfen in unseren physischen Ropf hinein, und da können wir nicht des gans zum Ausdruck bringen, was wir eigentlich sin de wenn wir durch die Geburt ins lasein eilen. Mönnten wir so denken, meine lieben Freunde, wie wir gedacht haben vor unserer Soburt, besiehungsweise vor unserer Ecacoption, da wirden wir nicht einen Homunkulum, du wirden wir einen Henschen denken, einen Homo.

macht vorübergehend, als ich den Weihnachts-Vortrag drinnen in Besel gehalten habe, wo ich darauf aufmerkeam gemacht habe, dass der Biholaus von der Flue vor seiner Jeburt geschaut hat Scenen,
die er nach seiner Geburt erlebt hat. Da hat er sich als Mensch gsschaut vor der Geburt. Aber wenn man geboren ist und nicht der Erkenntnisschlaf, das heiset, das Erwachtsein ausserhalb des Leibes entfalten kann, endern nur mit dem Leibe denkt, denkt man nie einen Menschen,
sondern nur einen Homunkulus. Man erreicht sich nicht, inden man auf dem
Wege durch den Kopf in eich bineinsukommen sucht. Es ist eigentlich so,
dass man in sich hineinzukommen sucht, da gehalten wird, und da irgendwo
in der Mitte des Menschen (s. Zeichnung), da irgendwo, da ist eigentlich
das, was zen nicht erreicht. Es ist im Menschen selber Grinnen. Man

bleibt bei Homunkulus und wird nicht kommen zum Menschen.



10

3ď

38

.

Und signation, were men alle technischen Hilfsmittel hatte, so wurde men in die Phiole, die über die Eübne geführt wird als der Homunkulus, in diese Phiole wirde men bineintun klein, Jeher auch niedlich, ein schreckliches kleines Ungetüm, des eigentlich das jenige würe, was entstehen wurde, wenn et dem menschlichen Leibe allein übergeben würe, daraus etwas zu entwikkeln. Da käme so ein Tier, das doch kein Tier ist, sondern eine menschliche Bisegeburt, das käme so sustande, was auf dem Wege zum Menschwerden ist, und doch nicht gans Mensch wir d. Daher erlangt men's nicht, wenn men nicht herenkommt an dieses, was auf dem Wege zum Menschwerden ist, doch nicht gans Mensch wird, daher erlangt man es nicht; man bommt nicht in eich hinein.

Und wiederum, wenn man mit dem V ollen sich erfaset, dann faset einen gleich ein Anderer. Dann verliert man sich, dann treten alle möglichen fremäertigen Motive und Impulse in diesem Wellen auf. Mur wenn man verzucht, ins Gleichgewicht binein die inneren Erafte zu bringen, dann gelengt men sum wahren Menechtum.

Wun, mit dem, wee ich geeagt habe, meine lieben Freunde, vorgleichen Sie drei Bomente, die Thmen jetst vor Augen treten können im Goethe schen II. Teil den "Faust". Vergleichen Sie diese drei Momente: Jenen erhebenden Moment, wo der Faust vor die Rante hintritt. Da versucht Goethe über diesen ganzen Boment auszugiessen jene innere Ruhe der menschlichen

Seele, welche durch die Empfindungen des Gleichgewichtszustandes hervorgerufen wird. Faust mochte weder auf der einen Seite in das Schwarmerische einer abstrakten Mystik: "Könnt' ich - das ist ja eine seiner letzten Reden - Magie von meinem Frad entrernen". Er möchte nicht dussere Magie, er möchte den inneren Weg in die übersinnliche Welt hinauf. Er ist nahe daran, und doch wiederum entfernt. Goethe ist, wie ich das geetern ausführto durchaus chriich in dem Augenblicke, wo er vor der Manto steht. Aber Judat, malna lioban Frounds, wird auch micht bloss in abstrakterHuhe gehalten. sondern durch die Gegensätze him- und hergeworfen. Deher wird ern auf der sinen Seite immerfort wiederum in d e n Gegensatz hingingsworfen, wo don menden with verliert, indem or sich im Wellen en erfassen versucht. Verkleichen Sie kiles des mitsinander, was dem Faust passiert in den Scenor, in leads of soldet mit den Kepbisto sussman sein Leben entraltet. De habon bis immer den Willens-Faust, aber der cich immer verliert, indem elsentlich der Mephiete beine Impulee ergreift. Da haben Sie dasjenige. wo dor denter in den Fillen, we er sich verlieren will, da heben sie all the Collabor, die den meralischen Impulsen des Menschen Groben. Und can let ebon in ciner ungeheueren Tiere in Coethe schen "Faust" zum Ausuzuch sebabetto

Hohmon Sie den Moment, wo in e p h i e t o sich vereinigt mit den P h o r k y e d e n, wo er eelbet die Gestalt einer Thorkyade annimmt, wo er in seiner genzen Mäselichkeit muth seine Mässlichkeit gesteht,— denn vorher lügt er, nachher, als die Phorkyaden ihn umfassen, de muss er seine eigeneh Mäselichkeit gestehen. Die Phorkyaden gestehen ja,— lesen bie die Mode der Phorkyaden noch einmal nach — die Phorkyaden gestehen ja ihre Mäselichkeit, sind gewisserwassen e h r l i e h in ihrer Mäselichkeit. In d i e s e n Moment haben Sie einen Gegensatz-Moment su jenem heilig-erhabenen Moment, da Faust vor der Mante eteht. Dasjenige, was uns uns selbst verlieren läsest im Willensmotive, das steht so recht da, als Me-

(8)

N

DE.

E 43

E S

343

Shi

金田

MA

202

Loil

Maria and

phisto in der klassischen Walpurgienacht zum letzten Male auftritt. Faust tritt sum letzten Male auf, sichtbarlich, Musserlich dramatisch, eben in der Manto-Scene, Mephisto in der Phorkyaden-Scene. Und 6 o e the wollte aus e e in er tiefen Empfindung heraus andeuten, wie im Grunde genommen dasjenige, was uns une selbst verlieren lässt im Willensmotiv, nur dann H e i l un g finden kann, wenn wir es nicht bloss moralisch verabscheuen sondern wenn wir es gegen unseren Geschmack verstossend als Hässliches erleben. Das war ja auch die Grundempfindung S o h i l l e r s, als er das Moralische so nahe heranbrachte an das Aesthetische in den "Briefen über Asthetische Erziehung des Menschen".

Das ist ja gerade das Jammervolle, meine lieben Freunde, dass innerhalb der neueren Menschheitsentwickelung die Bildung es einmal bis zu einer solchen Höhe gebracht hat, wie sie z.B. in Schillers Aesthetischen Briefen vorhanden ist, und dass das alles von der Menschheit verschwitzt worden ist. Man denke eich, dass ja Schiller eigentlich glaubte, eine poli-tisch eine hetze von Augustenburg geschriebenen Aesthetischen Briefen. Der lernt viel über die Entwickelung der Menschheit, der die zwei Tatsachen in ihrer richtigen Tiefe auffasst, dass einmal das da war, dass Schiller aus der Anschauung von Goethe's Werde-Drang heraus seine Aesthetischen Briefe geschrieben hat, dass einmal das da war, dass das vergessen werden konnte, und dass durch das Vergessen die heutige Menschheitskatastrophe mit herbeigeführt worden ist. Wer diese zwei Tatsachen ins Auge fasst, der lernt wirklich viel über die Entwickelung der Menschheit kennen.

Und dramatisch gross ist der Moment, wo wie eine Asthetisch-ekelhafte Empfindung des moralisch-Unerlaubte im Menschen lebt, dargestellt
in der eigentlich furchtbaren Scene, wo Mephistopheles unter den Phorkyaden steht. Da wird charakterisiert in seiner ganzen Abscheulichkeit der
Impuls, der wesenhafte Impuls, der den Menschen dazu treibt, sich im Willens-

verfallen. Denn nur das Erkenne ersten Mysteriums "Die Tforte der den Sie in der Schlussscene meines ersten Mysteriums "Die Tforte der Einweihung" ausgesprochen. Da ist ausgesprochen, wie nur die Erkenntnis, die unmittelbare Anschauung desjenigen, was eigentlich unser verführer, unser Versucher ist, uns auch erlösen kann von der Verführung, von der Versuchung. Im Zeitelter der Bewusstseinsseele, in das wir eingetreten sind, ist es daher notwendig, dass wir, um die Versuchung, die Verführung zu überwinden, nach Erkenntnis des Versuchers, des Verführers, in rechtmässiger Weise streben, nicht fortsumpfen in einem bloss äusserlichen Naturerkennen und in einer bloss abstrakten Myetik.

Schliesslich, meine lieben Freunde, ist ebense schlimm die abstrakte Mystik, das bequeme "den göttlichen Menschen Brisssen in seinem Inneren", wobei nichts anderes als eine furchtbare, egoistische Abstraktion herauskommt, ebense schlimm als der Materialiemus ist dieses abstrakte Mystifizieren.

Drei Momente, eagte ich, nehmen Sie im Goethe'schen "Faust". Nehmen Sie's so srecht künstlerisch empfindungsgemäss, das, was Sie fühlen können, da Faust der Mant ogegenübersteht; das, was Sie fühlen können, da Mephiston unter den Phorkyas wird. Und jetzt den dritte n Moment: da Homunkulus am Muschelwagen der Galathe serschellt, und fühlen Sie, was nun dieser Homunkulus ist. Wir kommen aus der geistigen Welt, suchen durch die Empfängnis und die Geburt das physische Dasein. Im physischen Dasein treten wir entgegen demjenigen, was aus dem physischen Dasein uns als unser Leib gegeben wird. Jeden Abend kehren wir zurück in die Welt, sus der wir heraustreten durch die Geburt; jeden Morgen müssen wir die Geburt bildhaft erneuern, indem wir wiederum in den physischen Körper untertauchen. Da können wir fühlen, wie wir von aussen hereinkommend nicht das erreichen, was der Mensch ist, sondern wie uns nur der Hemunkulus,

Ver

生土田

nin.

NAME OF THE PERSON

840

ist

DELL'

bas

Low

Roal

tts

20

2. 是

kyd

44

REW

SEE B

DAG

eis

das Menschlein, dus embryonale Menschentum entgegentritt, und wie schwierig se ist, sum wirklichen Menschen zu kommen. Wir könnten zum wirklichen Menschen kommon, wenn es uns gelingen wirde, k n a p p vor dem Aufwachen, wenn alle Entwickelungsmöglichkeiten der Nacht ausgeschöpft sind, eine gans helle Vorstellung su haben. Diese helle Vorstellung, meine lieben Fraunde, ware eine Welt-Vorstellung, diese helle Vorstellung ware so, dass wir nirgende glaubten une begrenst, dass wir ausgegossen une fubliten über die Welt, dass wir susgegossen uns fühlten über alles Weltlight, allen Weltten, Leben, über alles Weltenleben, - vor uns etwas wie einen abgrund, jenseits des abgrundes die Fortsetzung desjenigen, was wir gerade noch fühlen, bevor wir den Abgrund betreten, beim Aufwachen: W E r me, warme, sie strömt über den Abgrund hinüber. Eun aber treten wir über den abgrand ein durch das Aufwachen in Duft, Wasser, Erde, die ja unseren eigenen Organismus susammensetzen. Allerdings, wir treten dem Menschen nahe, wir haben une verbereitet, indem wir den Homunkulus befruchten liessen in der geietigen Welt, vorbereitet, den Wenschen zu erfassen; aber im gewöhnlichen Verlauf des Lebens tun wir das nicht, was ich jetzt oben angedeutet babe. Die lebendige Vorstellung, die wir haben, die ein-Sicherleben im Licht, im Weltenton, im Weltenleben ware, die ein Sichnusammenfinden ware mit den Wesenheiten der höheren Hiersrchien, die ebensogut sich verbunden fühlen würden mit den Wesen der höheren Hierarchien, wie sich hier der physische Leib verbunden fühlt mit dem mineralischen, mit Pflanslichen, mit dem tiereischen Reich, diese Voratellung, die wir knapp entwikkeln wurden, wenn der Schlaf vor dem Aufwachen an uns sein Werk getan batto, die museton wir mitbringen ine Aufwechen binein; die museten wir Lineinversenken in unseren Leibesmenschen, dann würden wir dan verstehen konnen, was der Leibesmensch ist. Aber, och: "die Odtter wellen's nicht leiden". Wir tauchen unter. Es flammt auf, es blitzt, - das bemerken wir kaum. Statt in une selber hineinsuschauen, schauen wir aus dem Auge heraus, statt in une selber heineinzuhorchen, hören wir aus dem Chre heraus,

#85

20

Mea

ROW

gan

ine i

N SA

122

110

ten

ST

SE W

SOL

ROS

isa

116

OV

土道

81

der Maut heraus: Homunkulus, der aufleben würde und zum Menschen werden, wenn wir nicht untertauchen würden in das, was durch die physischen Augen nur erreichbar ließt, durch die physischen öhren, durch den physischen Ton, durch das physische Getaste nur erreichbar ließen, Homunkulus zere ohellt in dem Augenblicke an dem Widerstand der Elemente. Das Augenlicht flammt auf statt des Weltenlichtes, der Ohrenton beginnt statt des Weltentones, das körperleben beginnt statt des Weltenlebens,- Homunkulus zerschellt. Und wenn man es bewusst erlebt, so ist der Schluss der Klattischen Walpurgisnacht erlebt. Jo ist dieser Jehlust der klassischen Walpurgisnacht, meine lieben Freunde, aus dem wahren, wirklichen Walpurgisnacht, meine lieben Freunde, aus dem wahren,

Diese Pinge eind nicht dezu da, meine lieben Freunde, dass nur in Sonntagnachmittegepredigten in der Anthroposophischen Gesellschaft über diese Dinge gesprochen werde, eondern diese Dinge sind wahrhaftig dazu da, dass sie von der Menschheit allmählich gewusst werden, und dass sie als Impulse wesenhaft durchdringen(?) dasjenige, was in die Entwickelung der Menschheit gegen die Zukunft hin aufgenommen werden muss, wenn diese Menschheit dem Beil und nicht dem Unheil entgegengehen soll. Denn seinen richt der Mensch wirklich nur, wenn er sich von jetst ab neue Begriffe aneignet. Wenn er anfängt su durchschauen, dass dasjenige, was man gerade als die grosse Errungenschaft des 19. Jahrhunderts immer gepriesen hat, wenn er anfängt zu durchschauen, dass das ein Ende ist.

Sehen Sie, meine lieben Freunde, es ist nicht zu verwundern, dass von einem gewissen Gesichtspunkte aus diese Krrungenschaft des IS. Jahrhundert derte, die ins 20. Jahrhundert hinüberreicht, als vollkommen empfunden werden. Es ist gar nicht zu verwundern. Denn, nicht wahr, bevor der Baum im Kerbete alles abwirft, ist er ja gerade in seiner vollkommensten Fruchtentfaltung. Diese Naturwissenschaft des IS. Jahrhunderte, die noch hereinspuckt in das 20. Jahrhundert, alle diese technischen vollkommenheiten,

SEL.

8.00

685

100

湖走

128

100

ted

D.S

3

**举** 语

die bie zu einer sewissen Höhe gekommen sind, sie sind der Baum, bevor er seine Früchte abwirft. Das, worauf das alles gewachsen ist, meine lieben Freunde, es ist ja sum Verdorren, und es genügt nicht, dass dieser Baum weiterwächst, sondern es muss in den Kulturboden der Menschheit ein neuer same gelegt werden und ein neuer Baum gepflanzt werden. Es genügt nicht, dass wir denken, wir haben die Entwickelung der Tiere erkannt, wir denken sie une ctwes weitergerührt, dann den Menschen. De genügt nicht, dass immer mehr solche Geister auftreten, die zuerst in einer genialen Weise uber die T i e r e Artikel schreiben und später so ein Buch über die Entetellung des Me ns che so wie eine Fortsetzung schreiben, sondern es ist notwendig, dass mit der Joradlinigheit der Entwickelung gebrochen werds und die menschen verstehen namma lernen den Rhythmus des Lobens, der in Wellenberg und Wellental verflieset, dass die Menschen lermen, wie in dus Innere der Menschheit der Wes nicht geht in geradlinigerweise, sondern über awei Grenzen. An der einen Grenze glaubt man schier ersticuen su museen, weil einen jemand erfaest, der einen nicht bie dahin kommen luset, wo das Denren hinkommen will. Auf der anderen Seite glaubt man echier, dass man zu Grunds gohe mit dem Geschleit wera e a durch die mephistophelischen Jewalten. Das 9 1 e i ch gewich sufinden switchen dem Homunkulismus und Hephistophelismus, zwischen dem im Homunkeltum aufgeben und eleh-micht-Erreichen können, und dem vom kephie topheles Erfasstwerden und Sichwerlieren. Dus Verständnis dieses Gleichgewichtes, das ist es, was uber die moderne Menschheit kommen muse, und das ist de in dem Goethe vorahnend, ale in der implindung davon drinnen lebte, als er versuchte. gans chritch su eagen, was er über des Menschheiteräteel zu sagen hatte. 1 a seinem "Feust".

Merauswuchsen aus dem, was heute bildhaft die Vorstellung der platten Menge ist, das ist es gerade, wonach die Menschheit hinstreben soll. Nichts

wird heute mehr angefeindet, als dieses Herausetreben. Mit nichte schadet sich die Menschheit mehr, als durch dieses Anfeinden des Herausetrebens aus der platten Alltäglichkeit. Aber so lang dieses Bekämpfen des Herausstrebens aus der platten Alltäglichkeit nicht auf der anderen Seite wirk lich bekämpft wird von denjenigen, die die Notwendigkeit des Bindringens in das Uebereinnliche anerkennen, solange kann nicht Beil kommer in die Entwickelung der Menschheit.

Hame at ling versuchte em Ende des 19. Jahrhunderte en seinem "Homuntulus" - men mochte sagen - einen noch aus der alten Zeit bervorgebenden, let at ein Euf en die Monschheit zu machen, indem er wirklich all des, was en verfaultem Wesen in dieser neueren Menschheit ist,
als Homunkeltur hinstellt.

You k b n n t e cich Bines denken, meine lieben Freunde: jemand lase jetzt den Hamerling'soben "Homunkulus", der am Ende der Soer Jahre des 19. Jahrhunderte erechienen ist. Diesen "Homunkulus", über den ich ja manchen Vortrag Schalten habe, wehrheftig such vor dem Eriege nicht o h a e eine gowiere Bedeutung dar u b e r gosprochen babe, nehmen wir an, es lase jetst jerend diesen Hemerling echon "Homunkulus", er lasse auf sich wirken, was Hererling eich denkt, von den Werdegang seines Homunkel,- das alles hat er gedeont au Ende der Soer Jahre, als schon gebrochen war mit allen Goetheenismus, als sohon die Menschen nichte mehr wiesen wollten von aller Scotheanishus. Hamerling hat dargostellt den Werdegang des Homunkel, wie or gams won materialisticchem Denkan erfacet wird, wie er lebt in einer Welt, in der man eich nicht bereichert durch geletige Schatze, wohl aber Billioner wird, - Homankel wird Billiones - in der man sich in der frivoleten Weise selbet mit der geistigen Welt su acharken macht, in der eich schon ausbildet - mit Lespekt zu vormelden - jener Journalismus, dor estaber noch viel furchaberers Versumpfung erfahren het,- man debme un: jetst likee jemand diesen Hamerling'nchon "Howankulue". Nue wirde er

eich vielleicht sagen: ja,Gott, dienerling hat eigentlich dech ner geschen, denn er ist 65 gesterben, mit physiochen Augen nur geschen gehebt camals, als er seinen "Romunkulus" sohrieb, die h e n s c h h e i t, wie sie war damals auf den Wogen, denen sie sueilte. Hehmen wir en, so konnte ein solcher eagen, der jetzt Glesen "Homunkulus" liest. Mehmen wir an, Gie Leute hatten damals so etwas, wie das ist, was Hamerling in seinem Homunka-Ins seigt, & In a t genommen, ale hitten wirklich ein bischen ee auf mich wirken Isseen, nicht blose als literarisches Produkt, sondern sie hitten es ernst genommen, dann hetten ele elch wahrhaftig nicht verwundert, wome journed gosest hitte: hus disser Monschheit muss disse Weltketsstrophe entrophen can notwentlessweise. Das henn sich jewent segen, der heute den "Romantalus" liest: was let weiter verwunderlich daren, dess diese Teltenhetastrophe entstanden ist, da ein blohter der door Juhre den Menschen Homenkel in dieser Weise darnustellen vermochtel Aber der huf.der liest in dieser lerstellung des Renschen Bomunkel, ist su gleicher Zeit d s 1, micht steben zu bleiben bei dem Leben, des doch nur ein Homunkeltum gibt, sondern Hindberguseinen über den Abgrund, da, wo Geisteswissenschaft redet von den Uberwinnlichen Erkenniniesen, die erst den Hemenkulus in einer bene verwendeln können. Und so zinnte man segen: in den Bomunkuliemus der eich in einer Telt, in die sich der Henroh heute nicht gern versetzen will, befindet, in der Scene, die wir heute darstellen, zwiechen den Bomankulitanus und svischen den heptistephellemus, der aber in die hegion der Thorization funt, let die Mentocheit bineingenteilt. G c e t h e annte des und stellis se dar in seinem "saust". Und er minte schon, dass ein Weg general werden muse, der oberne eeur lie dlippe phantach-abetrakter Mustil Termeldet, wie die andere Elippe wirklichkelteizender geepeneterbarter Maturanachanag, der aber hinruhrt ine übereinmliche Erkennen, und and don thereadioned lineared which which are o a 1 a 1 a 1mpulse lindet.

wir in sie ein, durchdringen wir unsere Empfindung mit ihr, lernen wir gewissermassen die S p r a c h e jener Bewusstseinsschicht verstehen, die
aus den Regionen kommt, wo man fühlt: im Denken kann man eich nicht erreichen, im Wollen verliert man sich. - Das sich-nicht-erreichen-Können
im Denken ist homunkelisch. Das Sichverlieren im Wollen ist mephistopnelisch. Ampfindet man dies, dann steht man drinnen in so tieferen Scenen
mit einer Sprache, die einem eben verständlich macht dasjenige, was in einer sclehen Scene gegeben ist, wie die Scene ist vom Schluss der klassischen Walpurgisnacht. Schliesslich, jeder sieht die Welt so an, wie sie
sich ihm dareteilen kann nach seinem empfangenden Kraften. Aber die gegenwärtige aufgabe der Menschheit besteht darinnen, diese empfangenden
Krafte zu steigern, damit manches von der Welt gesehen werde, was zum Unheil der Menschheit in den letzten Jahrzennten nicht gesehen worden ist.

Who so ist auch eine wirkliche Vertiefung in solch eine tiefe Scene, wie die jenige ist, die wir jetzt vorführen, ein weg für den Menschen, um gerade in der Michtung weiterzukommen, in der die Menschneit jetzt weiterkommen soll, wie überhaupt Goetheanismus, – nicht Professoren-Goetheanismus, nicht der Goetheanismus der Goethe-Gesellschaft, an deren Spitze kein Goethe-Mann, sondern ein ehemaliger Finanzminister mit dem symptomatischen Namen "Areuswendedich" steht, nicht all das, was man geglaubt hat, aus Goethe machen zu müssen am Ende des 19. Jahrhunderts und anfangs des 20. Jahrhunderts, sondern das jenige, was im Goetheanismus wir klich ließt, das muss gesucht werden. Das wird ein Gutes und ein guter Impuls sein, um die Nenschheit in der Michtung weiterzubringen, wis eie weiterkommen soll, wenn das ihr sum Heil und nicht sum Unheil gereichen soll in der nachsten Zeit.

Machaten Freites werden wir dann nach dieser Richtung hin weiter apreoben. He let in Aussicht genommen - das derr ich wohl noch eagen - dass denn in der sweihachsten Wocho an Tagen, die noch bekanntgegeben werden sollen Vortrage über die Soziale Frage von mir in Zürich gehalten werden. Wir werden noch das Hähere bekanntgeben:

- 1. Die wirkliche Gestalt der sozialen Frage, erfasst aus den Lebensnetwendigkeiten der gegenwärtigen Monschheit.
- fur die sozialen Fragen und Notwendigkeiten.
- 5. Schwarzgeisterei und reale Lebensauffassung im sozialen Denken und Wollen.
- 4. Die Entwickelung des sozialen benkens und Wollens und die Lebenslage der gegenwärtigen Menachheit.