

Vervielfältigung, Nachdruck a. Benutzung für gedruckte Werke streng verboten.

Nur für Mitglieder. Nicht durchgesehen.

Vortrag

von

Dr. Rudolf Steiner.

++++++

Dornach, am 26. Juni 1921.

## Meine lieben Freunde!

Vorgestern sprachen wir davon, wie etwa ein Grieche derjenigen Zeit, in der noch eine gewisse verinnerlichte Erkenntnis vorhanden war, gedacht haben würde über die Weltanschauung, über das wissenschaftliche Weltbild der Gegenwart. Und ich versuchte dann, vorzuführen, wie von dem Gesichtspunkt imaginativer Erkenntnis solch ein Grieche das jenige beschrieben haben würde, was wir gewohnt sind, den menschlichen Aetherleib zu nennen, wie er das beschrieben haben würde im Verhältnis zu dem Elemente des Wassers. Ich sagte, der imaginativen Erkenntnis würde sich ergeben ein gewisser Zusammenhang der gesamten Wasserwirkung, des Wellens und Webens des Wasserelementes, des Strebens nach der Weite, des Sichsenkens nach der Erde und ein

MAN D

Zusammenhang dieser - ich möchte sagen - Kräfte-Entfaltungen nach der Weite und nach dem Zentrum mit dem Gestalten, mit dem Bilden des pflanzlichen Elementes in seinen einzelnen Formen. Wir kommen da zu einer konkreten Gestaltung des Inhaltes der imaginativen Welt, wenigstens eines Teiles der imaginativen Welt. Praktisch für das menschliche Anschauen ist eine solche Erkenntnis nur zu erlangen, wenn eine Entwickelung angestrebt wird, wie sie eben beschrieben worden ist in meinem Buche "Wie erlangt man Erkenntnisse höherer Welten?" zum Ziele der imaginativen Erkenntnis.

Nun würde man aber mit einer solchen Erkenntnis noch immer unbekannt bleiben dem gegenüber, was in der früheren Weltanschauung das Luftelement genannt wurde. Dieses Luftelement, es kann so, wie es z. B. die Alten aufgefaßt haben, nur in sogenannter inspirierter Erkenntnis durchdrungen werden. Sie werden nahe kommen dieser inspirierten Erkenntnis, diesem Erleben des Luftelementes, wenn Sie versuchen, sich Folgendes klar zu machen. Ich habe schon des öfteren erwähnt, wie heute der Mensch imgrunde genommen recht äußerlich betrachtet wird. Man braucht ja nur sich daran zu erinnern, wie heute anatomische, physiologische Bilder von dem Menschen gemacht werden. Sie werden so gemacht, daß man irgend welche scharfen Konturen von den inneren Organen hinzeichnet, von Herz, Lunge, Leber. Gewiß, diese scharfen Konturen, diese Grenzlinien von Herz, Lunge, Leber usw., haben ja eine gewisse Berechtigung. Allein wir zeichnen mit ihnen den Menschen so, wie wenn er durch und durch ein fester Körper ware, aber er ist das ja nicht. Der Mensch besteht zum allergeringsten Teile aus festen mineralischen Substanzen. Wenn wir - ich möchte sagen - selbst ein Maximum nehmen, so können wir höchstens acht Prozent als fest im Menschen annehmen; zu 92 Prozent

Peste ist nur eingelagert im Menschen. Davon wird sehr wenig Bewußtsein erweckt bei den gegenwärtigen Schülern der Physiologie, der
Anatomie usw. Den wässerigen Menschen, den Flüssigkeitsmenschen
lernen wir aber nicht kennen, wenn wir ihn so mit den festen Grensen seiner Organe zeichnen, sondern der Flüssigkeitsmensch ist etwas,
was in fortwährender Strömung ist. Sein Organismus ist ein fortwährend in-sich-Bewegliches. Und in diesen Flüssigkeits-Organismus
lagert sich ja jetzt der Luftorganismus erst ein. Die Luft strömt
ein, verbindet sich mit den Substanzen im Innern, quirlt sie, wenn
ich so sagen darf, auf.

Dadurch, daß der Mensch dieses Luftelement in sich hat, bildet er eigentlich eine vollständige Einheit mit der äußeren Welt. Die Luft, die ich jetzt in mir habe, ich habe sie ja vor ganz kurzer Zeit nicht in mir gehabt; sie war draußen. Die Luft, die ich jetzt in mir habe, sie wird nachher wiederum draußen sein. Man kann ja gar nicht davon sprechen, daß der Mensch, wenn wir ihn diesem dritten Elemente, dem Luftelement gemäß betrachten, innerhalb seiner Haut abgeschlossen ist, und erst recht nicht dem Wärme- oder Feuerelement gegenüber. Man kann nicht sagen, daß der Mensch ein abgeschlossenes Wesen ist.

Nun stellen wir dem, was wir so als den vollständigen Menschen betrachten, als denjenigen Menschen, der nicht nur im Festen organisiert ist im Flüssigen, im Luftförmigen und in dem Elemente der Wärme, in der konfigurierten, ineinander sich bewegenden Wärme, stellen wir dem gegenüber den Menschen, wie er ist, wenn er schlafend mit seiner Seele und mit seinem Geiste außerhalb des Leibes und Aetherleibes ist.

Was vom Aufwechen bis zum Einschlafen den Menschen durchseelt und durchgeistet, das ist ja nicht de in der Zeit zwischen dem Binschlafen und Aufwachen. Das ist dann in einer anderen Welt, die auch durchzogen ist von Gesetzmäßigkeit. Und wir müssen uns jetzt fragen: von welcher Gesetzmäßigkeit ist die Welt durchzogen, in der sich der Mensch zwischen dem Einschlafen und Aufwachen befindet? Wir haben gestern vier Arten von Gesetzmäßigkeiten angegeben: 1. die Gesetzmäßigkeit innerhalb der irdischen Welt; 2., die Gesetzmäßigkeit innerhalb der kosmischen Welt; 3., die Gesetzmäßigkeit innerhalb des Weltengeistes.

Wir fragen uns: wo ist jetzt der Mensch mit seiner Seele und mit seinem Geiste, oder mit seinem seelischen Teil und mit seinem Ich zwischen dem Einschlafen und dem Aufwachen? Nun, eine Ueberlegung, und der Vergleich mit dem, was wir bisher besprochen haben, ergibt Ihnen, daß hier astralischer Leib und Ich in der Zeit zwischen dem Einschlafen und Aufwachen in dem Gebiete der Weltseele und des Weltgeistes ist.

- 1.) die Gesetzmäßigkeit innerhalb der irdischen Welt,
- 2.) " kosmischen Welt,
- 3.) " " Weltenseele,
  Astrall., Ich
  4.) " " des Weltengeistes.

Undw wir müssen ganz ernst nehmen, was wir vorgestern erwähnt haben: daß wir ja mit den beiden ersten Welten, mit der irdischen und der kosmischen Welt das gesamte Gebiet des Raumes erschöpft haben. Wir kommen also, indem wir diese Gebiete betreten, schon außer-

halb der Gebiete der Räumlichkeit. Das ist etwas, was wir uns immer klarer vor die Seele stellen müssen: Jedes Schlafen führt den Menschen nicht nur - wie man oftmals sagt - außerhalb seines physischen Leibes, sondern es führt ihn außerhalb des gewöhnlichen Raumes. Es führt ihn in eine Welt, die überhaupt nicht verwechselt werden darf mit der Welt, die sinnlich angeschaut werden kann.

gudi

toita

0.000

Roth

Lini

Jim

ICA

STATES.

niem

DEED

V.I

(.8

Aus dieser Welt heraus ist aber alle Gesetzmäßigkeit, welche dem rhythmischen Menschen zugrunde liegt, jenem Menschen, der sein Flüssigkeits-Element und auch sein Luft-Element mit Rhythmus durchorganisiert. Der Rhythmus erscheint im Raume, aber der Quell des Rhythmus, die Gesetzmäßigkeit, welche den Rhythmus hervorbringt, die strömt in jedem Punkte des Raumes aus außerräumlichen Tiefen hervor. Die wird reguliert überall von einer realen Welt, die jenseits des Sinnesraumes ist.

Und stehen wir gegenüber jenem wunderbaren Wechselspiel, das sich abspielt im innermenschlichen Rhythmus durch die Atemzüge und durch den Puls, dann nehmen wir eigentlich in diesem Rhythmus etwas wahr, was aus geistigen außerräumlichen Untergründen hereinreguliert wird in die Welt, in der sich der Mensch auch als physischer Mensch befindet. Wir können gar nicht das Element des Luftartigen verstehen, wenn wir nicht zu einem solchen konkreten Verstehen der rhythmischen Aeußerung des Menschen innerhalb dieses Luftartigen kommen können.

Sehen Sie, wenn man noch mit der Imagination dasjenige erfaßt, was ich Ihnen vorgestern beschrieben habe, das Weben und Wesen der pflanzlichen Welt und das damit parallel gehende Weben und Wesen des menschlichen Aetherleibes: man ist noch in der Welt, in der man sonst auch ist, man muß sich nur gewissermaßen erdentrückt denken,

gewissermaßen hinausergossen in den ganzen Kosmos. Aber geht man über zu dem Luftelemente, dann muß man sich herausversetzen aus dem Raum, dann muß man die Möglichkeit haben, in einer Welt sich zu wissen, die nun nicht mehr räumlich ist, sondern nur noch zeitlich, in der nur noch das Zeitliche eine gewisse Bedeutung hat. In Zeiten, in denen man solche Dinge lebendig angeschaut hat, sah man das, was solchen Welten angehört, auch in einer solchen Weise an, daß man das Hineinspielen des Geistigen in die menschliche Betätigung auf dem Umwege durch den Rhythmus wirklich sah. Und ich habe aufmerksam darauf gemacht, wie der Grieche der griechischen Urzeit herausgegliedert hat den Hexameter: drei Pulsschläge, mit der Cäsur, was einen Atemzug gibt, weitere drei Pulsschläge mit der Cäsur oder mit dem Ende des Verses gibt den vollen Hexameter, in zwei Atemzügen die entsprechenden acht Pulsschläge. Das Zusammenklingen der Pulsschläge mit der Atmung wurde kunstvoll gestaltet beim Rezitativ des griechischen Hexameters. Wie - man möchte sagen - die geistig-übersinnliche Welt den Menschen durchrieselt, wie sie hereinrieselt in die Blutzirkulation, in den Blutrhythmus und sich synthetisiert, vier Pulsschläge, vier Pulsrhythmen zu einem Atmungsrhythmus, das wurde wiedergegeben in jener Sprachgestaltung, die der Hexameter ist. Alle ursprünglichen Bestrebungen, Verse zu bauen, sind hervorgeholt aus dieser rhythmischen Organisation des Menschen.

Real wird für den Menschen selbst die Welt, aus der diese rhythmische Betätigung kommt, erst dann, wenn der Mensch schlafend bewußt wird. Die Tätigkeit, in der der Mensch dann schlafend, aber bewußt lebt, spielt eben in seinen Rhythmus hinein. Was da zugrunde liegt, bleibt unbewußt dem gewöhnlichen Alltagsbewußtsein und erst

THE PARTY

cas

non

o in

ron

nic

dan.

and d

101

eb.

120

recht dem gewöhnlichen heutigen wissenschaftlichen Bewußtsein.

Wird das aber bewußt, dann tritt nicht nur dasjenige auf vor dem

Menschen, was ich gestern beschrieb, die wogende, webende, wellende

Pflanzenwelt, sondern dann tritt etwas auf, was jetzt nicht Bilder

der gewöhnlichen Tierwelt sind, denn die wären räumlich, sondern es

tritt ein Bewußtsein auf, (das aber nur außerhalb des Leibes, nicht

innerhalb des Leibes auftreten kann) es tritt ein deutliches Bewußt
sein auf, welches zum Inhalte hat die konkreten Bilder, aus denen

sich dann die Gestalten der Tiere im Raume bilden. Gerade so, wie

unsere menschliche rhythmische Tätigkeit hereinsprudelt aus dem

Außerräumlichen, so sprudeln herein aus dem Außerräumlichen die Ge
stalten, die dann in den verschiedenen Tieren sich organisieren.

Das Erste, was erlebt wird, wenn man bewußt jenen Zustand durchmacht, der sonst unbewußt zwischen dem Einschlafen und Aufwachen durchgemacht wird, was man da erlebt, indem man untertaucht in diese Welt, die der Quell unseres Rhythmus ist, das ist, daß einem die tierische Welt in ihren Formen verständlich wird. Die Tierwelt kann nicht in ihren Formen erklärt werden aus äußeren physischen Grundlagen, Kräften. Wenn die Zoologen oder Morphologen glauben, die Löwenform, die Tigerform, die Schmetterlingsform, die Käferform aus irgend etwas erklären zu können, was hier im physischen Raume zu finden ist, so täuschen sie sich. Es ist das nicht aus irgend etwas zu erklären, was hier im physischen Raume zu finden ist.

Man trifft es an auf die Weise, wie ich es jetzt beschrieben habe, wenn man eben in die dritte der Gesetzmäßigkeiten hineinkommt, in die Gesetzmäßigkeiten der Weltenseele. Und ich möchte jetzt wiederum zurückverweisen auf den Griechen, den ich ja vorgestern in ein Gespräch gebracht habe mit dem modernen Gelehrten, der alles

weiß, - d. h., er gibt ja zuweilen zu, daß er nicht alles weiß, aber er prätendiert, daß auf seine Art mindestens alles erklärt werden müsse.

Der Grieche würde sagen: Auf deine Art kann überhaupt nichts erklärt werden, denn ich habe gehört davon, daß du so etwas hast wie eine Logik. Da zählst du allerlei abstrakte Begriffsformen, Kategorien auf, Sein, Werden, Haben usw.. Diese Logik ist etwas, was eine Gesetzmäßigkeit der Begriffe, der Ideen darstellen soll. Ja, aber diese abstrakte Logik, (ich denke jetzt an einen Griechen der vorsokratischen Zeit, an einen Griechen der jenigen Zeit, aus der dann die Philosophien des Thales, des Heraklit, des Anaxagoras hervorgegangen sind, die ja äußerlich nur zum Teil erhalten sind) das, was ihr die Logik nennt, würde ein solcher Grieche sagen, das hat ja erst ein Mensch gemacht, der eigentlich nicht mehr viel von den Geheimnissen der Welt gewußt hat. Das hat erst, nachdem er gründlich seinen Philisterverstand auf den Platonismus angewendet hat, Aristoteles gemacht. Gewiß, Aristoteles ist ein großer Mann, aber eben ein großer Philister, der die wirkliche Logik ganz korrumpiert hat, der die wirkliche Logik zu einem Gespinst gemacht hat, das sich zur Realität verhält, wie etwas ganz dünn gesponnenes Wesenloses zu etwas dicht Realem. Und die wirkliche Logik, würde ein Grieche dieser Zeit sagen, der eben in seiner Art ein Wissenschaftler gewesen wäre, die wirkliche Logik umfaßt die jenigen Formen, die in der Tierwelt Bußerlich-räumlich werden, und die man findet, wenn man bewußt wird zwischen Einschlafen und Aufwachen. Das ist Logik. Das ist der reale Inhalt des logischen Bewußtseins. In der Tierwelt ist eben nichts anderes vorhanden als das, was im Menschen auch vorhanden ist, aber im Menschen ist es vergeistigt, und so kann er denken, so kann er die logischen Formeln denken, die in der äußeren Welt in dem

Bisa

sei

Raume schwimmen und Tiere werden. Es ist schon so, wenn wir zwischen dem Aufwachen und Einschlafen im gewöhnlichen Bewußtsein unsere Begriffsformen wälzen, die eine Begriffsform mit der anderen verbinden, dann tun wir in ideeller Beziehung dasselbe, was die Außenwelt tut, indem sie die verschiedenen Formen des Getieres gestaltet. Geradeso wie man sein Aetherisches betrachtet, wenn man den Blick auf die Pflanzenwelt richtet und diese Pflanzenwelt sich eingebettet denkt in das Element des Wassers, geradeso begreift man die eigene Seelenwelt - meinetwillen kann sie die Astralwelt genannt werden - wenn man mit diesem lebendigen Weben, das dem Bewußtsein zwischen Einschlafen und Aufwachen bewußt wird, sich durchdringt und das äußere Gestalten der Tierwelt versteht. Man muß sich dann das eigene Gestalten der ideellen Welt eingesponnen denken in den Rhythmus des luftigen Elementes.

Siz

die

自主的

BYCO

tos

Let

a to

303

語

T.S

OT

±17

U

25.00

Sie können sich ja eine ganz konkrete Vorstellung machen aus mancherlei, das ich Ihnen über den Menschen angedeutet habe. Nehmen Sie den Vorgang ganz konkret: Sie atmen ein, die Luft geht die Ihnen bekannten Wege durch die Lunge. Dadurch aber, daß Sie eingeatmet haben, schlägt in den Raum, in dem das Rückenmark, aber auch die Rückenmarks-Flüssigkeit eingebettet ist, die Einatmungsluft hinein; durch den Arachnoidealraum wird dieses Wasser, das das Rückenmark umgibt, gegen das Gehirn hin rhythmisch geworfen. Das Gehirnwasser kommt in Tätigkeit. Diese Tätigkeit, in die das Gehirnwasser kommt, das ist die Tätigkeit des Gedankens. In Wirklichkeit wellt der Gedanke auf dem Atemzuge, der sich dem Gehirnwasser überträgt; und dieses Gehirnwasser, in dem das Gehirn schwimmt, das überträgt seinen rhythmischen Schlag nun auf das Gehirn selbst. Im Gehirn leben die Eindrücke der Sinne, die Eindrücke der Augen, der Ohren, durch die Nerven-Sinnesbetätigung. Mit dem, was da von den Sinnen her im

Gehirn lebt, schlägt der Atemrhythmus zusammen, und in diesem Zusammenschlagen entwickelt sich jenes Wechselspiel zwischen SinnesRmpfinden und jener Gedankentätigkeit, jener formalen Gedankentätigkeit, die äußerlich in den Tierformen ihr Leben hat und die dasjenige ist, was der Atmungsrhythmus bewirkt, indem er sich unserem
Gehirnwasser im Arachnoidealraum mitteilt und dann dasjenige umspielt, was im Gehirn durch die Sinne lebt. Da lebt alles dasjenige
drinnen, was nun ideell in uns aus dem Rhythmus heraus zur Tätigkeit gelangt.

Das ist das Wesentliche, meine lieben Freunde, daß Sie versuchen, allmählich einzudringen in die Art, wie das Geistige hereinspielt in die physisch-sinnliche Welt. Das ist gerade der große Kulturschaden unserer Zeit, daß wir eine Wissenschaft haben, die zum Geiste in abstrakten Formen, in rein intellektualistischen Formen gelangt, während das Geistige in seinem schöpferischen Elemente begriffen werden muß, sonst bleibt die materielle Welt wie ein Hartes, Unbezwungenes außerhalb des Geistigen da. Wir müssen hineinschauen, wie dieses Element der dritten und vierten Gesetzmäßigkeit ganz konkret hereinspielt in das, was wir selber ausführen.

sto

San

WEST

300

and

Es gehört zu dem Wunderbarsten, was wir da gewahr werden, wenn wir den eigentlichen inneren Grund dessen kennen lernen, was sich mit jedem Atemzug vollziehen kann, (was sich nicht vollzieht, sondern vollziehen kann), indem die Einatmung heraufspielt ins Gehirnwasser. Nun kommt der Rückschlag. Das Gehirnwasser wird wiederum durch den Arachnoidealraum heruntergedrängt und dann kommt es zur Ausatmung. Das ist dann wieder ein Hingeben an die Welt, das ist ein Zusammengehen mit der Welt. Aber in diesem Ichwerden, Zusammengehen mit der Welt, Zusammengehen mit der Welt,

darin liegt im wesentlichen dasjenige, was sich im Atmungsrhythmus ausdrückt.

So muß man reden, wenn man von jener Wirklichkeit redet, die gemeint ist mit dem Elemente der Luft,

während Erde eben alles das umfaßt, was
in unseren etlichen > 70 chemischen Ele
menten enthalten ist.

2223

Sie sehen ja, das, was Leichnam wird, ist der Gesetzmäßigkeit der 72 Elemente unterworfen. Dasjenige aber, was diesen
Leichnam zunächst in Regsamkeit bringt, so daß er wächst, daß er
verdauen kann, das ist aus dem Kosmos hereingeströmt. Was diesen
Organismus durchdringt, so daß er nicht nur wächst, nicht nur verdauen kann, sondern daß er immerzu in rhythmischer Tätigkeit sich
entfaltet, in Puls-und Atmungsrhythmus, das kommt aus einer außerräumlichen Welt. Und wir studieren diese außerräumliche Welt ebenso im Luftelemente - denn da offenbart sie sich - wie wir die kosmische, nicht die irdische Welt, im Wasserelemente studieren, denn
da offenbart sie sich. Und was sie für den heutigen Chemiker, für
den heutigen Physiker offenbart, das kommt nur aus dem in sich differenzierten Erdelemente.

Wir können dann auch den Uebergang finden zu dem Wärme- oder Feuerelemente; aber das ist eigentlich nur möglich in einem Momente, der sich praktisch für den Menschen ergibt, wenn er die Fähigkeit erlangt hat, nicht nur bewußt aus seinem Leibe herauszugehen, sondern mit diesem Bewußtsein in die anderen Wesen unterzutauchen. Das ist ein Unterschied. Man kann lange die Fähigkeit haben, aus seinem Leibe herauszugehen – wenn noch etwas Egoismus zurückgeblieben ist gegenüber der Welt, so kann man zwar alles das auffassen,

wovon ich bis jetzt gesprochen habe, aber man kann nicht in diese äußere Welt wirklich untertauchen, man kann sich ihr nicht hingeben. Kommen solche Elemente einer wirklichen übersinnlichen Liebe hinzu, eines Untertauchens in diejenige Welt, in der man lebt zwischen dem Einschlafen und Aufwachen, dann erst lernt man eigentlich praktisch das Element der Wärme oder des Feuers kennen. Und dann lernt man imgrunde genommen erst das wahre Wesen des Menschen kennen. Denn was äußerlich durch die Sinne angesehen wird, das ist ja zunächst nur ein Scheinbild des Menschen, das ist der Mensch von der anderen Seite, von der Seite des Scheines.

Steigt man auf zu dem Elemente des Wassers, so zerfließt einem ja zunächst die ätherische Wesenheit des Menschen. Sie wird - ich möchte sagen - zu einem Miniaturbild von Winter, Sommer, Herbst usw..

Kommt man zu dem Elemente der Luft, dann gewahrt man ein rhythmisches sich-Bewegen; den geschlossenen Menschen, den Menschen, wie er als ewiger Mensch ist, den lernt man nur kennen innerhalb des Elementes der Wärme. Da schließt sich wiederum alles zusammen, schließen sich zusammen jene Bewegungen und Webungen des Wasserelementes und die Rhythmen und Rhythmisierungen des Luftelementes. Sie gleichen sich aus, sie harmonisieren sich und entharmonisieren sich im Wärme-Elemente, im Feuer-Elemente, und da kamm man das wirkliche Wesen des Menschen kennen lernen. Da ist man eigentlich erst wirklich in dem Vierten, in der Gesetzmäßigkeit des Weltengeistes darinnen.

Wenn man also heute hört aus früherer Wissenschaft von Erde,
Wasser, Feuer, Luft, sollte man sich nicht vorstellen: Wie haben
wirs so herrlich weit gebracht mit unserer gegenwärtigen Wissenschaft,
sondern man sollte sich vorstellen: ein ganz anderes Bewußtsein von

Daher wußte man auch etwas von der verschiedenen Stellung des Erdenelementes zu diesem Uebersinnlichen. Gewissermaßen ist das Erdenelement ganz außerhalb der Sphäre des Uebersinnlichen. Es kommt
ihm schon nahe das Wasserelement. Mit der im kosmischen Raume ausgebreiteten Sphärenwelt ist eigentlich dieses Wasserelement viel
verwandter als mit dem, was Erde selber ist. Wir kommen aber aus
dem Raume völlig heraus, wenn wir den Quell dessen suchen, was in
uns den Luftrhythmus, also unsere Luftorganisation ausmacht. Denn
in bezug auf unsere Luftorganisation sind wir rhythmisierend, entrhythmisierend usw..

TEUE

2 25

Mober.

Bolie

Led

ais

Und wir kommen endlich zu dem universellen Außerräumlichen, zu dem, was auch die Zeit noch überwindet, wenn wir in das Feuerelement hineinkommen, in das Wärmeelement. Da aber lernen wir erst den ganzen in sich abgeschlossenen Menschen kennen. Dieses findet man dann wirklich, meine lieben Freunde, wenn man es wieder entdeckt hat, (und es ist schon einmal notwendig, daß man es heute wiederum entdeckt) man findet es dann noch, obwohl korrumpiert, in der Literatur, die zurückliegt hinter dem 15. Jahrhundert.

Sehen Sie, da ist vor ein paar Jahren das Werk eines norwegischen Gelehrten erschienen über die Alchemie. Dieser norwegische
Gelehrte liest einen Vorgang, von einem Alchemisten beschrieben, und
er sagt: Wenn man diese Dinge heute nachprüft, dann ist es der reine
Unsinn, dann kann man sich gar nichts dabei vorstellen. - Man kann
ganz gut begreifen, wenn der Chemiker von heute, selbst der norwegische, der etwas vorurteilsloser ist als der mitteleuropäische,
wenn der die Ausdrücke nimmt, in die dasjenige gekleidet ist, was
auch nur in der korrumpierten Literatur der älteren Zeiten vorhanden

kommt. Ich habe den Vorgang, den der gute norwegische Gelehrte nicht verstehen kann, aufgesucht in der Literatur, die dem norwegischen Gelehrten vorgelegen hat, und in diesem Vorgang, der dort beschrieben ist in der Literatur, war allerdings ein Stück des Embryonalvorganges, der Embryo-Entwickelung des Menschen gegeben. Das zeigte sich sehr bald, aber man mußte die Sache lesen können. Der heutige Gelehrte liest so etwas, er wendet die Ausdrücke an, die in seiner Chemie stehen, die er gelernt hat. Nun stellt er seine Retorten auf und macht den Vorgang nach – Unsinn! Dasjenige, was er gelesen hat, ist das Stück eines Vorganges, das sich im mütterlichen Leibe bei der Embryonalbildung vollzieht. Sehen Sie, so ist der Abgrund, der aufgetan ist zwischen dem, was der heutige Gelehrte lesen kann und dem, was einmal gemeint war.

Aber all die Dinge, die da beschrieben werden, sind beschrieben unter dem Einflusse solcher Vorstellungen, wie wir sie heute wiederum hervorsuchen aus neuerer Geisteswissenschaft. Entdeckt man sie nicht wieder, dann kann man diese Schriften gar nicht lesen. Sie waren in einer ganz anderen Weise, als wir sie heute entdecken, vorhanden. Sie waren instinktiv, atavistisch vorhanden, aber sie waren eben vorhanden, und die Menschheit hat sich gewissermaßen herausgehoben zum Verständnisse des bloßen Erdenelementes. Wir müssen wiederum den Eingang finden in die Elemente, die uns nun nicht bloß den Leichnam des Menschen erklären, sondern die uns nun wiederum den ganzen Menschen, den lebenden Menschen erklären. Dazu ist allerdings notwendig, daß man lernt, innerhalb unserer Zivilisation ganz ernst zu nehmen, was in der Präexistenzfrage gegeben ist.

Als die Präexistenz hinausgeworfen wurde aus der abend-

2010

MYST MOD

Book

Alex

med

CERT

osb

tur

Ee3

BIE

no

ländischen Kulturentwickelung, da war eigentlich das selbstlose Forschen aus dieser Kulturentwickelung herausgeworfen. Wenn heute die Prediger predigen von Unsterblichkeit, - bitte, nehmen Sie alle Predigten, ich habe ja schon öfter darauf aufmerksam gemacht, sie appellieren imgrunde genommen an den menschlichen Egoismus. Man weiß, der Mensch fühlt sich unbehaglich, er hat Furcht vor dem Aufhören des Lebens. Gewiß, es hört nicht auf, aber man appelliert nicht an seine Erkenntniskräfte, wenn man davon spricht, sondern man applelliert an seine Todesfurcht, an seinen Willen, fortleben zu wollen, wenn der Leib ihm genommen ist, man appelliert an seinen Egoismus mit anderen Worten. Das kann man nicht, wenn man von der R Präexistenz spricht. Eigentlich ist es insbesondere den Leuten der Gegenwart höchst einerlei zunächst, wenn sie auf ihren Egoismus schauen, ob sie vorher, bevor sie geboren oder konzipiert worden sind, gelebt haben. Sie leben jetzt, dessen sind sie gewiß. Deshalb sind sie nicht sehr besorgt um die Präexistenz, sie sind um die Postexistenz besorgt; denn wenn sie auch jetzt leben, so wissen sie nicht, ob sie nach dem Tode leben werden. Das hängt mit ihrem Egoismus zusammen. Aber da sie schon einmal leben, so sagen sie sich. wenn auch unbewußt oder instinktiv, wenn sie nicht Erkenntnis getrieben haben: Nun, ich lebe, und wenn ich auch vor meiner Geburt oder Konzeption nicht gelebt habe, so macht mir das nichts aus, wenn ich nur jetzt angefangen habe zu leben und nicht wieder aufhöre.

Micco

TOY

MENT

del

1.0

Das ist die Stimmung, aus der imgrunde heraus heute die Gefühle geholt werden, durch die die Menschen für die Unsterblichkeit
begeistert werden. Deshalb haben wir in den bekannten Sprachen ein
Wort für Unsterblichkeit als Anweisung zur Ewigkeit am das Ende des
Lebens, aber nicht, wie ich Ihnen ja auch schon öfter gesagt habe,

in den gebräuchlichen Kultursprachen ein Wort für Ungeborenheit. Das missen wir naturlich nach und nach ebenso erobern. Das spricht mehr zu der Erkenntnis, das spricht mehr zu der Unegoität, zu dem egoismusfreien Erkennen des Menschen. An das muß wiederum appelliert werden. Und überhaupt muß die Erkenntnis mit der Moral, mit der Ethik durchzogen werden. Ehe nicht wiederum der Laboratoriumstisch eine Art Altar, ehe nicht das Synthetisieren und Analysieren eine Art Geisteskunst ist und man sich bewußt ist, man greift ein in die Weltenentwickelung, indem man dies oder jenes tut, eher kann es mit unserer Kulturentwickelung nicht aufwärts gehen. Wir kommen unbedingt in einen furchtbaren Niedergang hinein, wenn nicht in weiteren Kreisen eingesehen wird: man muß zu egoismusfreier Erkenntnis, nach durchmoralisierter Erkenntnis gelangen, muß jene mit den höheren Welten gar nicht rechnenden Analysen und Synthesen, wie wir sie heute haben, überwinden. Man muß wiederum so etwas verstehen lernen, wie den Rhythmus, der hereinspielt in unser Leben, wie das jenige, was in die Wärme hineinspielt, denn in die Wärme spielt eben das Moralische hinein; und indem es einfach Wärmeunterschiede, Wärmetingierungen gibt, gibt es in Wirklichkeit die weltdurchwellende Moralität, in der sich der Mensch entwickelt. Das alles muß nach und nach der Menschheit bewußt werden. Und es ist nicht bloß möchte ich sagen - eine idealistische Schrulle, die uns auffordert, in dieser Zeit die Zeichen der Zeit zu deuten, sondern es sprechen die Zeichen der Zeit selber dahingehend, daß diese Vertiefung nach dem Vebersinnlichen versucht werden muß.

of dia

alow

DEGU

dota

M TES

P Pr

exe b

ain

End

Post

mic

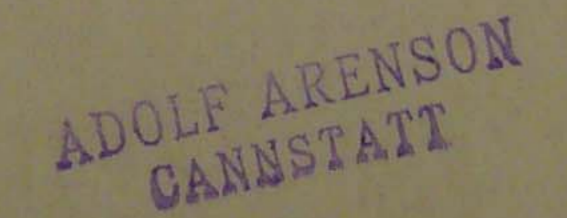
CINIS

ind.

ich

Les

10



++++++++++