Manuskript.

Rudolf Steiner-Archiv am Goetheanum

Benutzung für gedrückte Werke streng verboten.

Mur für Mitglieder. Hicht durchge-

9 mas. 1929 120. 31 - 33.

vortrag

von

Dr. Rodolf Steiner.

+++++

Dornach, am 6. Amgust 1922. /d/

Meine lieben Freunde!

Der Mensch kennt, wenn er sich seines gewöhnlichen Bewüßtseins bedient, nur einen Teil dessen, was mit seinem Dasein zusammenhängt. Wir erhalten, wenn wir uns in der Welt umschauen, durch unser gewöhnliches Bewüßtsein die Bilder der Außenwelt, die wir durch unsere Sinne in uns erregen können. Und indem wir dann über das, was uns die Sinne geben, denken, indem wir uns Gedanken bilden, bleiben uns von diesen Gedanken Brinnerungsbilder. So daß also das Leben in der Seele so verläuft, daß der Mensch die Außenwelt anschaut, mit der Außenwelt lebt, aber, indem er mit der Außenwelt lebt, in sich auch trägt die Brinnerungsbilder an Vergangenes, das er erlebt hat.

Mur wird von dem gewöhnlichen Bewußtsein das, was in der Er-

innerung lebt, micht richtig erkannt. Der Mensch stellt sich das ja ungeführ so vor: Er hat von der Außenwelt Erkenntnisse, Wahrnehmungen erhalten, die haben Bilder in ihm ergeben; diese Bilder bleipen irgendwo zurück, und er kann sie in seinem Seelenleben als Brinnerungsbilder wiederum heraufrufen. So ist aber die Sache nicht. Betrachten Sie einmal, meine lieben Freunde, stufenweise, was sich eigentlich mit dem Menschen abspielt. Sie werden schon bemerkt haben, in welcher Weise dasjenige, um das man sich nicht besonders in Gedanken kummert, sondern was man nur mit den Sinnen, z. B. mit den Augen betrachtet, Nachbilder gibt. Goethe beschreibt solche Nachbilder, wie sie von den Augen gebildet werden, sehr gut in seiner Farbenlehre: abklingende Bilder. Man sieht auf irgend etwas hin. schließt die Augen, veränderte Bilder klingen ab. Han beachtet im gewöhnlichen Leben diese abklingenden bilder wenig, denn man setzt für das Wahrnehmen eine energischere Tatigkeit ein. Man denkt nach. Wenn der Mensch eine schwache Gedankentätigkeit einsetzt, und die Außenwelt ihm ein Bild gibt im Auge, so

klingt ein Nachbild nach, das ich so zeichnen will (blau, rot). Wenn der Mensch aber

jetzt nachdenkt, so nimmt er gewissermaßen
die von außen kommende Tätigkeit weiter herein, und es klingt dann sein Gedankenbild nach
(rot mit gelb). Das ist auch ein Nachklingen.

Es klingt dann sein Gedankenbild nach.

Diese Gedankenbilder eind stärker, ihr Nachklingen ist auch ein intensiveres, als das der bloßen Sinnesnachbilder; aber es ist imgrunde genommen eben doch nur eine höhere Stufe. Diese Gedanken-

innerung lebt, nicht richtig erkannt. Der Mensch stellt sich das ja ungefähr so vor: Er hat von der Außenwelt Erkenntnisse, Wahrnehmungen erhalten, die haben Bilder in ihm ergeben; diese Bilder bleipen irgendwo zuruck, und er kann sie in seinem Seelenleben als Brinnerungsbilder wiederum heraufrufen. So ist aber die Sache nicht. Betrachten Sie einmal, meine lieben Freunde, stufenweise, was sich eigentlich mit dem Menschen abspielt. Sie werden schon bemerkt haben, in welcher Weise dasjenige, um das man eich nicht besonders in Gedanken kummert, sondern was man nur mit den Sinnen, z. B. mit den Augen betrachtet, Bachbilder gibt. Goethe beschreibt solche Bachbilder, wie sie von den Augen gebildet werden, sehr gut in seiner Farbenlehre: abklingende Bilder. Man sieht auf irgend etwas hin, schließt die Augen, veränderte Bilder klingen ab. Man beachtet im gewöhnlichen Leben diese abklingenden Bilder wenig, denn man setzt für das Wahrnehmen eine energischere Tatigkeit ein. Man denkt nach. Wenn der Mensch eine schwache Gedankentätigkeit einsetzt, und die

Außenwelt ibm ein Bild gibt im Auge, so

klingt ein Nachbild nach, das ich so zeichnen will (blau, rot). Wenn der Mensch aber

jetzt nachdenkt, so nimmt er gewissermaßen
die von außen kommende Tätigkeit weiter herein, und es klingt dann sein Gedankenbild nach
(rot mit gelb). Das ist auch ein Nachklingen.

Es klingt dann sein Gedankenbild nach.

Diese Gedankenbilder eind stärker, ihr Nachklingen ist auch ein intensiveres, als das der bloßen Sinnesnachbilder; aber es ist imgrunde genommen eben doch nur eine höhere Stufe. Diese Gedanken-

denn man setst a bilider wenie, THURSESTE OIN. Man denkt nach. enthtigkeit einsetzt, und uie 50 区居工作

, ihr Wachklingen ist anch ei

nachbilder würden aber dennoch auch verklingen, so wie die Sinnesnachbilder verklingen, wenn sie nur als Gedankenbilder erregt würden. Das ist nämlich gar nicht der Fall. Die werden nicht bloß als Gedankenbilder erregt, sondern der Mensch hat ja nicht nur seinen Kopf, sondern auch seinen übrigen Organismus. Dieser übrige Organismus, der ist nun doch etwas ganz anderes als der Kopf. Der Kopf ist eigentlich vorzugsweise ein Nachbild dessen, was mit dem Menschen geschieht, bevor er aus der geistigen Welt in die physische Welt durch die Geburt oder durch die Empfängnis heruntergestiegen ist. Der menachliche Kopf ist vielmehr physisch als der übrige Organismus. der übrige Organismus ist weniger physiach entwickelt als der Kopf, und man könnte sagen: Das Geistige ist eigentlich im Kopfe nur wie ein Bild vorhanden, während es für den übrigen Organismus geistig stark ist (weiß schraffiert). Sie haben starken physischen Kopf, plastisch ausgebildet; da ist wenig Geist darinnen im spirituellen Sinne. Und Sie haben einen Organiamus, der ist ja physisch nicht stark ein Hachbild desjenigen, was der Mensch war vor der Geburt, vor dem Heruntersteigen, aber das Geistige ist im anderen Organismus stärker. Beim Kopfe ist das Physische mehr ausgebildet, bei dem ubrigen Organismus ist mehr das Geistige ausgebildet.

Die Gedanken, die wir haben, die würden nun geradeso verklingen, wie die Nachbilder der Augen, wenn sie nicht von unserem Geistorganismus übernommen und von ihm verarbeitet würden. Aber der Geist-Organismus könnte nicht viel mit diesen Bildern anfangen, wenn nicht noch etwas anderes stattfände. Während wir nämlich diese Bilder wahr nehmen, die wir dann zu diesen flüchtigen Gedanken machen, die eigent lich nur in unserem Kopfe sitzen, bekommen wir geradeso, wie wir durch das Auge die Bilder bekommen, die wir dann zu Gedanken verarbeiten, außer dem Bilde noch (denn die Augenbilder bekommen wir Ja

von der physisch-atherischen Welt) von der übrigen Welt das Geistige in uns hinein, so daß wir nicht nur in uns den Geist tragen, sondern daß fortwährend auch der übrige Geist der Welt in uns hineinkommt. Sie können also sagen: Mit dem Auge nehmen Sie aus der physischätherischen Welt irgend etwas wahr, was in Ihnen als Bildwirkung ist; aber dahinter steht ein sehr realer geistiger Vorgang, der nur im Unbewußten bleibt. Der Mensch kann ihn mit dem gewöhnlichen Bewußtsein nicht wahrnehmen. Da ist durchaus parallel laufend der physischen Wahrnehmung ein geistiger Vorgang. Und während Sie das Bild wahrnehmen, das kurze Zeit nachklingt im Auge, während Sie den Gedanken haben, den Sie ein bischen behalten würden, aber der auch abklingen würde, geht da in Ihnen etwas Geistiges vor, und wenn Sie sich wieder erinnern, so wenden Sie einfach den Blick nach innen, und Sie schauen dasjenige an, was geistig im Innern vorgegangen ist, während Sie wahrgenommen haben.

Ich will es Ihnen noch durch etwas Anschauliches verdeutlichen.

Nehmen wir an, Sie sehen irgend etwas in der Außenwelt, sagen wir

B. eine Maschine. Sie haben das Bild der Maschine. In dem Sinne, wie das Goethe beschrieben hat, gibt das ein Nachbild, das kurz erklingt, dann abklingt. Sie bekommen den Gedanken der Maschine, der sich länger hält, der aber auch abklingen würde. Aber Sie bekommen nicht nur den Gedanken der Maschine, sondern die Maschine sendet außerdem in Ihren Geistesorganismus etwas hinein. Bei der Maschine ist das allerdings etwas sehr wenig Schönes, bei der Pflanze ist es 2. B. viel schöner. Die sendet etwas in Sie hinein. Und nun nach meinetwillen einem Monat-blicken Sie in sich hinein. Bie Erinnerung entsteht Ihnen durch das, was damals auch in Sie, ohne daß Sie es gewußt haben, gleichzeitig mit dem hineingegangen ist, was den Ge-

With Let

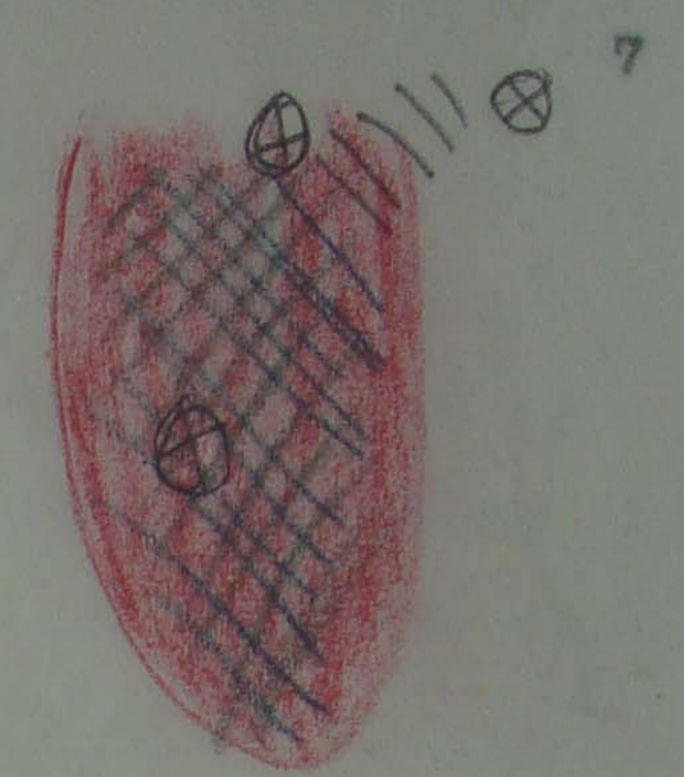
danken erregt hat. Nicht der Gedanke ist da unten herungewandelt, sondern es ist ein unbewußter geistiger Vorgang gewesen. Der wird später beobachtet. Brinnerung ist Beobachtung, späteres Beobachten eines Geistvorganges, der parallel gegangen ist der physischen Wahrnehmung. Sehen Sie, eigentlich leben wir Menschen so in der Welt: Da ist unser fortlaufender Strom des Daseins; wir sind in dem Meere der Geistwelt drinnen. Und nun leben wir zwischen dem Tod und einer neuen Geburt in dieser geistigen Welt darinnen unser Dasein so weiter (rot). Nur gibt es Zeiten, da gehen wir aus der geistigen Welt heraus mit dem Kopf. (Ich will lieber umgekehrt zeichnen, es wird Ihnen deutlicher sein; die Zeichnung ware allerdings so richtiger, aber weniger anschaulich). Also wir bewegen uns fort und zu gewissen Zeiten, wie ein Fisch, der über das Wasser hinausschnellt, kommen wir heraus. Das ist das Erdenleben. tauchen wir wieder unter. Dann kommt wieder ein Brdenleben. Wir tauchen nämlich nicht mit unserem ganzen Geistwesen aus diesem Meere des geistigen Daseins auf, sondern nur mit dem Hopf. Da unten bleiben wir immer in der geistigen Welt drinnen. Wur wissen wir nicht mit dem gewöhnlichen Bewußtsein, was vorgeht. Also für die geistige Wahrnehmung ist es eigentlich so, daß wir sagen können: Der Mensch lebt zwischen Tod und neuer Geburt in der geistigen Welt. Dann guckt er herauf mit seinem Kopf in sein Physisches, aber mit dem Hauptteil bleibt er immer noch in der geistigen Welt, auch zwischen der Geburt und dem Tode. Und es ist gut für uns, daß wir da drinnen schwimmen bleiben in der geistigen Welt, denn wir hätten sonst keine



Erinnerungen. Das, was uns die geistige Welt gibt, macht uns die Brinnerungen möglich. Das Brinnern ist schon ein geistiger Vorgang, der durchaus einer objektiven Welt angehört, nicht bloß etwa einer subjektiven Welt. Das gewöhnliche Bewußtsein gibt sich dabei einem Irrtum hin. Es glaubt nicht, daß mit der Erinnerung ein realer Prozes verknüpft ist. Aber das gewöhnliche Bewußtsein irrt sich, geradeso, wie jemand, der einen Berg - sagen wir - mit einem Schloß vor sich hat. Jetzt sieht er das ganz genau, jetzt glaubt er an die Wirklichkeit. Num entfernt er sich. Die Sache wird immer perspektivischer, und er wurde sagen, weil das immer perspektivischer wird: Jetzt habe ich nur ein Bild, keine Wirklichkeit mehr. So entfernen wir uns in der Zeit von der Wirklichkeit. Das Schloß, das Endert sich nicht in bezug auf seine Wirklichkeit im Raume, wenn unser Bild sich andert. Ebensewenig andert sich in bezug auf seine Realität dasjenige, dem unser Brinnerungsbild entspricht. Das bleibt, wie unser Schloß bleibt. Wir irren uns nur, weil wir unsere zeitliche Perspektive nicht richtig einechätzen können. So sind viele Dinge, die sich auf den Menschen beziehen, einfach richtig zu stellen. Was wir als ein in der Zeit verlaufendes Bewußtsein haben, das, meine lieben Freunde, ist namlich nichts anderes, als ein perspektivischer Anblick der Vergangenheit. Vergangenheit vergeht nicht, sie bleibt. Unsere Bilder & rücken nur in zeitliche Perspektive.

Nun gerade aber dieses Verhältnis zu dem in uns, was eigentlich auch zwischen Geburt und Tod geistigere Vorgange sind, dieses Verhältnis hat sich für die Menschen im Laufe des Erdenlebens ganz weSentlich geändert. Wenn wir den Menschen betrachten, so besteht er ja aus dem physischen Leibe, dem ätherischen Leibe. Aber das

was in der Nacht, wenn er schläft, im
Bette liegt. Bei Tag, da ist hineingesenkt in diesen physischen und ätherischen Leib noch der astralische Leib
(grün) und das Ich. Das Ich derjenigen



Menschen, die vor dem Mysterium von Golgatha gelebt haben - und wir waren ja selbst in fruheren Inkarnationen diese Menschen - dämmerte gegen das Mysterium von Golgatha hin ab. Da wachten die Menschen in einer anderen Weise auf, als die Menschen nach dem Mysterium von Colgatha aufwachen. Der astralieche Leib geht immer ganz in den Aetherleib hinein. Aber das Ich ging früher auch ganz in den Aetherleib hinein, wenigstens sehr weit hinein (blau). Heute ist das night mehr der Fall. Heute geht das Ich nur in den Kopfteil des Aetherleibs hinein (gelb) So das das Ich, bei dem alten Henachen ganz untertauchte und daher auch in die unteren Partien des Aether-Leibes kam. Heute geht das Ich nicht in die unteren Partien des Aetherleibes, sondern es geht in den Kopf. Dadurch können wir intellektuelistisch denken. In dem Augenblick, wo wir tiefer untertauchen warden, wurden wir innerlich instinktive Bilder bekommen. Und das Ich ist eigentlich noch stark außerhalb des physischen Leibes bei dem Menachen der Gegenwart. So daß gerade das intellektualistische Wesen des Menschen darauf beruht, daß der Mensch nun nicht mehr mit seinem Ich in seinen ganzen Aetherleib untertaucht. Wirde er in seinen ganzen Aetherleib untertauchen, so wirde er instinktives Hellsehen haben. Da er aber nicht mehr in seinen ganzen Aetherleib untertaucht, sondern nur in den des Kopfes, so bekommt er nicht dieses instinktive Hellsehen, sondern ein klar bewißtes Sehen, ein

klar bewußtes Wahrnehmen der Außenwelt, aber eben nur ein Kopfwahrnehmen der Außenwelt, so wie eben unser Wahrnehmen ist. Der alte Mensch hat mit seinem ganzen Menschen noch gesehen. Der neuere Mensch sieht nur mit dem Kopfe. Und der Kopf ist eben das am allermeisten physisch Geartete zwischen Geburt und Tod. Daher wird dem Menschen des intellektualistischen Zeitalters eben nur das gegeben, was er durch seinen physischen Kopf wahrnimmt, und dasjenige noch, was er durch den Aetherleib des Kopfes wahrnimmt, die Gedanken, die er sich machen kann. Schon der Vorgang des Wrinnerns, der allerdings dann da unten vorgeht, entzieht sich dem Bewußtsein. Den deutet der moderne Mensch ganz falsch, wie ich eben ausgeführt habe.

Sehen Sie, dadurch sah der alte Mensch um sich herum nicht blod die physische Außenwelt, sondern hinter der physischen Außenwelt eah er geistige Wesen. Die physische Außenwelt wurde ihm gar nicht besonders klar; die hatte für ihn viel mehr Verschwommenes als für den neueren Menschen. Aber dafür sah er überall hinter den Dingen, die da sich in der physischen Welt ausbreiteten, göttlichgeistige Wesenheiten, göttlich-geistige Wesenheiten niedereres Art, aber auch göttlich-geistige Wesenheiten höherer Art. As ist eine kindlich naive Vorstellung, wenn man glaubt, daß wenn die alten Menschen ihre Götter in der Natur beschrieben haben, sie da etwas erdichtet haben. Sie haben nichts erdichtet. Es ware gerade so naiv, als wenn wir von irgend jemandem hören: er hat das und das im Wachen geschen, und wir würden sagen: Das hat er bloß erdichtet. Die Alten haben die Dinge nicht bloß erdichtet, sondern sie haben sie gesehen, verwoben in die sinnlichen Anschauungen, die deshalb auch viel undeutlicher waren, weil sie gewissermaßen auf dem Rintergrunde des Göttlich-Geistigen, das sich abspielte, gesehen wurden. Es war also

ein ganz anderes Weltbild, das der alte Mensch hatte. Er tauchte eben beim Aufwachen tiefer in seinen Aetherleib ein und hatte daeurch ein anderes Weltbild. Er war in sich drinnen, und Gadurch zeigten sich ihm die göttlich-geistigen Wesenheiten in ihren Schicksalen.

Der Mensch sah hinein in die Götterwelten, die seiner eigenen Welt vorangegangen waren. Die Götter zeigten dem Menschen ihr Schicksal, und er konnte, indem er in die Götterwelten hineinsah, die Schicksale der Götter wahrnehmen. Er konnte sagen: Ich weiß, woher ich komme, ich weiß, mit welcher Welt ich zusammenhänge. Das war deshalb, weil der Mensch den Ausgangspunkt seiner Perspektive in sich haben konnte. Er machte seinen Aetherleib zu einem Organ, um diese Götterwelt wahrnehmen zu können. Das kann der moderne Mensch nicht. Der kann seine Perspektive nur vom Kopf aus nehmen, und der ist außerhalb des geistigsten Teiles des Aetherleibes. Der Aetherleib des Kopfes ist etwas Chaotisches, ist nicht so durcherganisiert, wie es der Aetherleib des übrigen Organismus ist. Daher sieht der Mensch eben die physische Welt jetzt genauer als früher, aber er sieht nicht mehr die Götter dahinter. Aber dafür ist der Mensch im gegenwartigen Zeitalter in einer gewissen Vorbereitung. Er ist auf

dem Wege, ganz aus sich herauszugehen und seine Perspektive außerhalb zu nehmen (s. Zeichnung). Das
ist etwas, was dem Menschen bescheert
ist in der Zukunft, daß er die Perspektive außerhalb nimmt. Jetzt ist ja der
Mensch schon auf dem Wege dazu, denn
wenn man in sonst nichts drinnen ist als

ganismus ist. Dahor sight der genauer als früher, aber er . Abor dafür ist der Menech im issen vorbereitung. Er ist auf

in seinem Ropfe, so ist man eigentlich nur mehr mit den abstraktesten Gedanken in der Welt drinnen. Man ist in nichte Bechtem mehr drinnen, möchte man sagen - es ist das etwas extrem gesprochen, wenn man sagt: Man ist in nichts drinnen als in einem Menschenkopf. Denn ein Menschenkopf gibt einem nur Bewußtsein von dem physisch-irdischen Dasein. In demselben Made aber, in dem der Menach herauswächst aus seinem Kopfe, wird er wiederum Kenntnis erlangen, jetzt aber von dem Menschen selber. Als der Mensch noch in sich war, hatte er von dem Schicksale der Götter Kenntnis erhalten. Indem der Mensch aus sich herausruckt, kann er von seinem eigenen Weltenschicksal Kenntnis erhalten. Dr kann in sich hineinblicken. Und wenn sich die Menschen nur jetzt echon recht anstrengen würden, so würde der Kopf sie gar nicht ao stark hindern, als man gewöhnlich glaubt, an diesem Hineinschauen in das eigene Menschicksal, in das Weltenschicksal des Menschen. Das Hindernie ist nur, daß sich die Menschen so darauf versteifen, in gar nichte anderem leden zu wollen als in ihrem Topfe, und wie man sagt: Hirchturmpolitik, so könnte man auch sagen: Kopfmenachenkenntnis. Es ist ein nicht Hinausschausnwollen über das, was der kopf erzeugt, wenn die Menschen sich gegenwärtig noch gar nicht dazu herbeilassen wollen, dasjenige, was nun anthroposophie als Menechenweisheit bistet, als etwas, was man wissen kann über die Menschen, wenn die Menschen das nicht aus ihrem gesunden Menschenverstand einsehun wollen.

So ist der Mensch auf dem Wege, den Menschen kennen zu lernen, weil er seinen Ausgangspunkt allmählich von außerhalb des Menschen nimmt. So daß also das allgemeines Menschenschicksal ist, aus dem Aetherleib immer mehr und mehr herauszukommen und den Menschen kennen zu lernen. Aber das ist natürlich etwas, was mit einer gewissen

Gefahr verbunden ist. Man verliert allmählich den Zusammenhang, oder wenigstens es ist die Möglichkeit vorhanden, den Zusammenhang zu verlieren mit seinem Etherischen Leibe. Es ist eben im Weltenschicksal der Menschheit dem abgeholfen worden durch das Mysterium von Golgatha. Während der Mensch vorher die Götterschicksale außen gesehen hat, ist er seither dazu veranlagt, sein eigenes Welten-Menschenschicksal zu sehen. Aber indem er immer mehr und mehr aus sich herausgeht und das Mysterium von Golgatha so verstanden wird, wie es Paulus haben wollte: "Nicht Ich, sondern der Christus in mir", da kommt der Mensch durch seine Verbindung mit dem Christus wieder in das Menschliche hinein. Also gerade durch das Christus-Briebnis kann der Henach dieses allmähliche Herausgehen ertragen. Aber dieses Christus-Erlebnis mus eben immer intensiver und intensiver werden. Deshalb, als im Verlaufe des Weltenschicksals die außere Götterwelt immer mehr und mehr abdämmerte, dämmerte im Menschen die Möglichkeit auf, nun ein Götterschicksal zu haben, das sich auf der Erde selbst abgespielt hat, das also mit dem Henschen ganz verbunden ist.

Menschen vorstellen (rot), er seine
Götter-Wahrnehmungen um sich herum hatte.

Er bildete sich diese Götterwahrnehmungen
aus den Bildern. Es war seine Mythologie,
der Mythos. Diese Götterwahrnehmungen sind abgedämmert. Es ist
gewissermaßen nur die physische Welt um
den Menschen herum (blau). Aber dafür hat
der Mensch die Möglichkeit, jetzt sich in
seinem Innern zu verbinden (rot) mit einem
Götterschicksal, mit dem Durchgehen des

mit dem Menschen ganz verbunden tte. III.B. Chil 10周生物。 m sind absedamerts. is ist 1212 edinama. des

Gottes durch den Tod (gelb), mit der Auferstehung des Gottes. Nach außen hat der Mensch sein Geistesauge gelenkt in alten Zeiten, sah Götterschicksale, bildete sich daraus den Mythos, der in Bildern erlebt wird, in fluktuierenden Bildern, den Mythos, der vielgestaltig sein kann, weil er imgrunde genommen in der Geistwelt in der verschiedensten Weise lebt. Man möchte sagen, es war diese Götterwelt etwas, was mit einem gewissen Grad von Undeutlichkeit schon für den Erdenmenschen wahrnehmbar war, als er es in seinem instinktiven Hellsehen wahrnahm. Daher bildeten die Menschen nach ihren verschiedenen Charakteuren die Bilder von dieser Götterwelt verschieden aus. Die Mythen der verschiedenen Völker sind dadurch verschieden geworden. Der Mensch nahm eine wahre Welt wahr, aber diese wahre Welt mehr in Träumen, die jedoch von der Gußenwelt kamen, Es waren Bilder von größerer oder geringerer Deutlichkeit, aber die Deutlichkeit war nicht groß genug, um für alle Menschen eindeutig zu sein.

Nun kam ein Götterschicksal, das sich auf der Erde selber abspielte. Die anderen Götterschicksale waren dem Menschen ferner.

Der Mensch sah sie in der Perspektive. Er sah sie daher nicht deutlich. Sie waren ihm in seinem Erdenleben ferner. Das Christus
Ereignis ist ihm seinem Erdenleben nach ganz nahe. Die Götter sah er undeutlich, weil er sie gewissermaßen in der Perspektive sah.

Der Christus ist ihm heute noch zu nahe. Er überblickt das Mysterium von Golgatha noch nicht gehörig, weil ihm dieses zu nahe steht.

Die Götter hat er in der Perspektive erblickt mit einigen perspektifischen Undeutlichkeiten, weil sie ihm ferne waren, zu ferne, um sie ganz deutlich zu sehen, sonst hätten alle Völker den gleichen Mythos gebildet. Das Mysterium von Golgatha ist dem Menschen zu nahe. Er ist mit ihm zu stark verbunden. Er muß erst noch Perspektive bekommen; dadurch daß er immer weiter und weiter aus sich herausgeht,

muß er Perspektive bekommen für das Götterschicksal auf der Erde, für das Mysterium von Golgatha.

Das ist der Grund, warum diejenigen, die in der Zeit, als das Mysterium stattgefunden hat, noch schauen konnten, warum diese den Christus leicht verstehen konnten. Sie konnten ihn leicht verstehen, weil sie ja die Götterwelten gesehen hatten und nun wußten: Der Christus ist aus dieser Götterwelt herausgegangen auf diese Erde für sein weiteres Schicksal, das mit dem Mysterium von Golgatha beginnt. Sie haben allerdings auch schon auf das Mysterium von Golgatha undeutlich hingesehen; aber den Christus bis zu dem Mysterium von Golgatha konnten sie gut sehen. Sie wußten daher von dem Christus als Gott sehr viel zu sagen. Sie fingen nur an zu diskutieren, was mit diesem Gotte geworden war, als er durch die Johannistaufe im Jordan in einen Menschen untergetaucht ist. Daher haben wir in den ersten Zeiten des Christentums eine sehr ausgeprägte Christologie und keine Jesu-logie. Und weil überhaupt die Götterwelt aufhorte, ein Bekanntes zu sein, verwandelte sich zunächst die Christologie in eine bloße Jesu-logie. Und die Jesu-logie wurde immer starker bis ins 19. Jahrhundert herauf, wo der Christus gar nicht einmal mehr mit dem Verstande begriffen wurde, sondern wo sich die moderne Theologie sehr viel darauf zu gute tat, den Jesus möglichst menschlich zu verstehen und den Christus fahren zu lassen.

Aber es muß wiederum gerade durch geistige Erkenntnis die Perspektive gefunden werden, um das Wichtige, den Christus in dem Jesus, zu erkennen. Denn dadurch wird es erst möglich, statt daß man mit dem Menschen gar nicht mehr in Verbindung bleibt, und nur von außen sich den Menschen anschaut, nun auf dem Umwege durch die Verbindung mit dem Christus, mit Anteil den Menschen wiederum zu nehmen, die

De-12

menschheit selber mit Anteil zu nehmen auf dem Umwege durch das Verständnis des Mysteriums von Golgatha.

So daß wir sagen können: Die Menschhoit steht auf dem Wege, im Heranagehen aus sich selber die geistige Realität nach und nach ganz in abstrakte Begriffe und Ideen zu verwandeln. In dieser Beziehung ist die Menschheit ja schon sehr weit gekommen, und der Menschheit konnte eigentlich folgendes wevorstehen: Die Menschen konnten im abstrakten, im intellektuellen Vermögen immer weiter und weiter kommen und könnten dazu kommen, eine Art von Bekenntnis in sich selber auszubilden, durch das sie sich sagen würden: Ja, wir erleben ja Geistiges, aber dieses Geistige ist ja eine Fata Morgana, das hat kein Gewicht, das sind bloße Ideen, - Der Mensch muß wisderum die Möglichkeit finden, diese Ideen mit geistiger Substanzialität auszufüllen. Das wird er dadurch, daß er den Christus miterlebt mit dem Tebergang in das intellektuelle Leben. So daß zusammenwachsen muß der moderne Intellektualismus mit dem Christus-Berustsein. Wir müssen als Menschen schon etwas gar nicht anerkennen wollen, wenn wir dieses Christus-Bewußtsein nicht gerade auf dem Wege des Intellektualismus finden können.

Sehen Sie, in alten Zeiten hat der Mensch gesprochen von dem Sindenfall. Er sprach von diesem Bilde des Sündenfalls in dem Sinne, als ob er seiner Wesenheit nach einer höheren Welt angehört hätte und in eine tiefere heruntergefallen wäre, was ja auch, wenn man es bildlich auffaßt, durchaus der Realität entspricht. Han kann durchaus im realen Sinne von einem Sündenfall sprechen. Gerade so, wie aber der alte Mensch richtig gefühlt hat, wenn er sich gesagt hat: Ich bin hinuntergestürzt aus einer geistigen Höhe und habe mich mit Tieferstehendem vereinigt, so sollte der neuere Mensch finden, wie ihn die immer abstrakter werdenden Gedanken auch in eine Art von

Fall bringen, aber in einen Fall, bei dem es hinaufgeht, wo der Mensch gewissermaßen noch oben fällt, also steigt, aber in demselben Sinne zu seinem Verderben steigt, wie der alte Mensch sich fallen gefühlt hat zu seinem Verderben. So wie der alte Mensch, der noch den Sündenfall im Sinne des Alten verstanden hat, in dem Christus gesehen hat denjenigen, der den Menschen in das rechte Verhältnis zu dieser Sünde gebracht hat, nämlich zu der Möglichkeit einer Erlösung, also wie der alte Mensch, wenn er Bewußtsein entwickelt hat, in dem Christus denjenigen gesehen hat, der ihn aus dem Fall heraufgehoben hat, so sollte der neuere Mensch, der in den Intellektualismus hineingeht, in dem Christus denjenigen sehen, der ihm Gewicht gibt, daß er nicht geistig fortfliegt von der Erde, bezw. von der Welt, in der er drinnen sein soll.

der Willensentwickelung angesehen, was ja zusammenhängt mit dem Sündenfall, so sollte der neuere Meusch lernen, den Christus anzusehen im Zusammenhange mit dem Gedanken, der aber die Realität verlieren muß, wenn der Mensch ihm nicht Gewicht zu geben vermag, so daß im Gedankenleben selber wiederum Realität zu finden ist.

Man muß sich schon sagen: Die Menschheit macht eine Entwickelung durch. Und wie der Paulus sprechen durfte von dem alten Adam und von dem neuen Adam, von dem Christus, so darf das in gewissem Sinne der moderne Mensch auch; nur muß er sich klar sein darüber, daß der Mensch, der noch das alte Bewußtsein in sich hatte, sich durch den Christus aufgehoben fühlte, daß der neuere Mensch sich durch den Christus vor dem Hinausschnellen in das Wesenlose der bloßen Abstraktion, des bloßen Intellektualismus geschützt wissen soll. Der moderne Mensch braucht den Christus, auf seine in die Weiten gehende

Sünde zu dem zu machen in sich, was wiederum gut werden kann. Und der Gedanke wird dadurch gut, daß er sich wiederum mit der wirklichen Realität, mit der geistigen Realität verbinden kann. So gibt es gerade für denjenigen, der die Geheimnisse des Weltenalls durchschaut, durchaus die Möglichkeit, den Christus auch in die allermodernste Bewußtseins-Entwickelung hineinzustellen.

Und nun gehen Sie zu unserem früheren Bilde zurück, das ich angelehnt habe an die menschliche Brinnerungefähigkeit. Da können wir sagen: Ja, wir leben fort als Menachenwesen in der geistigen Welt, erheben uns über die geletige Welt, indem wir mit unserem Kopf herausgucken in die physische Welt. Wir tauchen aber nicht ganz heraus, sondern nur mit unserem Kopf. Wir bleiben so in der geistigen Welt, das selbst unsere Brinnerungen immer in dieser geistigen Welt spielen. Unsere Brinnerungswelt bleibt unten im Meere der geistigen Welt. Sehen Sie, solange wir zwischen Geburt und Tod stehen und nicht mächtig genug sind in unserem Ich, um Wall das zu sehen, was da unten selbst mit unseren Erinnerungen vor sich geht, so lange merken wir nichts davon, wie es eigentlich mit une in der neueren Zeit als Menschheit steht. Wenn wir aber sterben, dann wird os mit dieser geistigen Welt, aus der wir uns wie ein luftschnappender Fisch heraus erheben im physischen Dasein, dann wird es mit dieser seistigen Welt sehr ernst. Und da blicken wir nicht so zurlick, daß wir glauben, wesenlose Brinnerungsbilder zu sehen, indem wir uns dem Irrtum hingeben, daß die Zeitperspektive auch die Realität tötet. Der Monsch gibt sich der Erinnerung für die Zeit ja so hin, wie einer, der das, was er in der Entfernung sieht, weil eine Raumperspektive da ist, nicht für Realität hält, sondern bloß für Bilder; der also sagen wurde: Ja, wenn ich weit fortgebe, so ist das Schloß

nort ja so klein, so furchtbar klein, daß es doch keine Realität haben kann, denn in einem so kleinen Schloß können doch nicht Menschen drinnen wohnen; also kann es auch keine Realität haben. So ungefähr ist auch hier die Schlußfolgerung. Wenn der Mensch zurückblickt in der Zeit, da hält er die Erinnerungsbilder nicht für Realitäten, weil er die Zeitperspektive nicht berücksichtigt. Das aber hört auf, wenn alle Perspektive aufhört, wenn wir aus Raum und Zeit heraußen sind. Wenn wir gestorben sind, dann hört das auf, Datritt das, was in der Zeitperspektive lebt, sehr stark als Realität auf.

Es ist nun möglich, daß wir in unser Erleben dasjenige hineingebracht haben, was ich das Christus-Bewußtsein nenne. Dann blicken wir nach dem Tode zurück, und wir sehen, daß wir uns im Leben mit Realität verbunden haben, daß wir nicht bloß abstrakt gelebt haben, sondern uns mit Realität verbunden haben. Die Perspektive hört auf, die Realität steht da. Sind wir aber beim bloßen abstrakten Erleben geblieben, dann steht freilich auch die Wirklichkeit da, aber wir haben im Erdenleben Luftschlösser gebaut. Wir haben etwas gebaut, was keine Festigkeit in sich hat. Mit dem intellektuellen Erkennen und Wissen kann man allerdings bauen, aber die Sache hat keine Festigkeit, ist brüchig.

So daß der moderne Mensch die Durchsetzung mit dem Christus-Bewußtsein braucht, damit er sich mit Realitäten verbindet, damit er nicht Luftschlösser baut, sondern Geistesschlösser. Für die Erde sind Luftschlösser etwas, wo das, was darunter liegt, zu wenig dicht ist. Für das geistige Leben sind Luftschlösser etwas, was unter dem Geist liegt. Luftschlösser liegen immer an ihrem Orte. Nur, für das Erdendasein sind sie zu dünn, für das geistige Dasein, sind aort ja so klein, so furchtbar klein, daß es doch keine Realität haben kann, denn in einem so kleinen Schloß können doch nicht Menschen drinnen wohnen; also kann es auch keine Realität haben. So ungefähr ist auch hier die Schlußfolgerung. Wenn der Mensch zurückblickt in der Zeit, da hält er die Erinnerungsbilder nicht für Realitäten, weil er die Zeitperspektive nicht berücksichtigt. Das aber hört auf, wenn alle Perspektive aufhört, wenn wir aus Raum und Zeit heraußen sind. Wenn wir gestorben sind, dann hört das auf, Da tritt das, was in der Zeitperspektive lebt, sehr stark als Realität auf.

bracht haben, was ich das Christus-Bewußtsein nenne. Dann blicken wir nach dem Tode zurück, und wir sehen, daß wir uns im Leben mit Bealität verbunden haben, daß wir nicht bloß abstrakt gelebt haben, sondern uns mit Bealität verbunden haben. Die Perspektive hört auf, die Realität steht da. Sind wir aber beim bloßen abstrakten Erleben geblieben, dann steht freilich auch die Wirklichkeit da, aber wir haben im Erdenleben Luftschlösser gebaut. Wir haben etwas gebaut, was keine Festigkeit in sich hat. Mit dem intellektuellen Erkennen und Wissen kann man allerdings bauen, aber die Sache hat keine Festigkeit, ist brüchig.

So daß der moderne Mensch die Durchsetzung mit dem Christus-Bewußtsein braucht, damit er sich mit Realitäten verbindet, damit er nicht Luftschlösser baut, sondern Geistesschlösser. Für die Erde sind Luftschlösser etwas, wo das, was darunter liegt, zu wenig dicht ist. Für das geistige Leben sind Luftschlösser etwas, was unter dem Geist liegt. Luftschlösser liegen immer an ihrem Orte. Mur, für das Erdendasein sind sie zu dünn, für das geistige Dasein, sind sie zu dicht physisch. Die Menschen können dann nicht Xlox von dem Dichtphysischen, das dem Geistigen gegenüber aber eigentlich eine geringere Healität hat; sie bleiben erdengebunden, bekommen kein freies Verhältnis zum irdischen Dasein, wenn sie Luftschlösser gebaut haben durch den Intellektualismus.

Sie sehen also, gerade für den Intellektualismus hat das Christus-Bewußtsein eine sehr, sehr reale Bedeutung, eine Bedeutung im Sinne einer wirklichen Erlösungslehre, der Erlösung von dem Bauen von Luftschlössern, für unser Dasein, nachdem wir durch die Todespforte geschritten sind.

Diese Dinge sind für Anthroposophie nicht Glaubensartikel, es sind Erkenntnisse, die nun ebenso gewonnen werden können, wie die mathematischen Erkenntnisse von demjenigen, der die mathematischen Methoden zu handhaben weiß.

Durchgesehen von ADOLF ARENSON ADOLF ARENT GANNSTATT