Rudolf Goetheanum
am Goetheanum

Manuskript.

Vervielfaltigung, Nachdruck u. Benutzung für gedruckte Werke atreng verboten.

Nur fur Mitglieder. Micht durchgesehen.

Nadenberg 2

Vortrag

von

Dr. Rudolf Steiner.

Dornach, am 30. September 1922.

(6)

Meine lieben Treunde:

Lir haten geschen, wie sich die Grundimpulse des geschichtlichen Werdens der Menschheit ausdrücken in solchen Erscheinungen, wie das merkwirdig Minneigen der Myptischen Multur zu der Mumifizierung der menschlichen Perm, und in der neueren Zeit zu der Konservierung alter Multformen, die auch in einer gewissen Beziehung eine Art Mumifizierung, aber eine Mumifizierung des Multurgeschehens darstellt. Wenn wis noch einmal mit einigen Ge danken zurückgreifen zu der Myptischen Multur, wie ale sich in der Mumie Musserlich offenbart, so müssen wir das, was wir da als eine Anachauung gewonnen haben, mit einer Darstellung verbinden, die ich während des Kursus gegeben nabe, der vor kurzem drüben im Goetheanum gehalten worden ist, die ich aber auch hier schon öfter gegeben habe. Ich meine die Darstellung von der gewöhnlichen menschlichen Denktätigkeit, wie sie vom Menschen ausgeübt wird, sodass er sie allmählich während seiner Mindheitszeit in sich heran erzieht, dann darinnen eine gewisse Fähigkeit erlangt und sie Cana

durchführt zwischen seinem Jugendalter und dem Jode. Diese Denktätigkeit. d dieses - wie ich es ja Ufter genannt habe - intellektualistinche Sich-Betttigen haben wir konnen gelernt als eine Art inneren Seelenleichname. Tir he haben es uns wiederholt vor die Seele geführt, dass das Denken, so wie es im Erdenleben von dem Menschen ausgeführt wird, nur dann in der richtigen Veise angeschaut wird, wenn man es zu seinem eigentlichen Wesen in die gleb the Beziehung zu setzen versteht, wie der Leichnam, den der Kensch übrig gelassen hat, wenn er durch die Pforte des Todes gegangen ist, in Verhältnis zu dem Lebendigen Erdenmensehen ist. Das, wodurch der Hensch Mensch ist, fahrt eigentlich aus dem Henschen heraus, und im Leichnem bleibt etwas Ubrig, das nur diese Form haben kann, die uns entgegentritt, wenn sie eben von einem lebenden Henschen übrig gelassen ist. Niemand könnte so einfaltig sein zu glauben, dass durch irgend ein Maturspiel, durch irgend ein Zusammenkommen von kräften der menschliche Leichnam in seiner form entstehen kinnte. Er muss ein Rest sein, es muss ihm etwas vorangegangen sein, es muss ihm der lebendige Mensch vorangegangen sein. Die aussere Natur, die wir studieren, hat swar die Macht, die Form des menschlichen Leichnams au zerstören, sie hat aber micht die Macht, sie zu bilden. Diese menschliche form wird gebildet durch dasjenige, was dem Henschen an hiheren Wesensgliedern eigen ist. Aber die sind fort mit dem Tode. Geradeso, wie wir einem Leichnam ansehen, dass er von einem lebendigen Henschen herrührt, so sehen wir es dem Denken an, wenn wir es in der richtigen Weise anschauen, dass es night durch selbst so sein kann, wie es uns im Erdenleben entgegentritt, Sondern dass es eine Art Leichnam in der Seele ist, und swat der Leichnam desjenigen, was es war, bever der Lensch aus geistig-Beelischen Welten in das physische Erdendesein herunter gestiegen ist. Da war die Seele etwas im vorirdischen Dasein, das ist gewissermassen mit der Geburt gesterben, und der Leichnam dieses seelisch Gesterbenen ist das Denken. Wie sellte es

ab

16

03

ned

auch night so sein, da doch gerade diejenigen, die 7 ich möchte sagen, mit dem Danken am meisten zu leben verstanden, diese Totheit, dieses Gestorbensein des abstrakten Denkens fühlten. Ich brauche Sie ja nur zuverweisen auf jene ergreifende Stelle, mit der Nitzsche beginnt, die Philosophie im tragi schen Zeitalter der Griechen zu schildern, da, wo er schildert, wie die grischische Gedankenwelt in den vorsokratischen Philosophen, wie etwa im Parmenides oder in Heraklit, zu den abstrakten Gedanken des Seins und Werderlin aufsteigt. Da, sagt Nietzsche, fühlt man eine eisige Kalte über sich kommen. Und so ist es auch. Vergleichen Sie nur damit, m.l. Fr., Tie die Menschen des alten Orients in lebendigen, innerlich regsamen Seelengebilden di diese aussere Natur zu begreifen versuchten. Gegen dieses in sieh regsame Denken, dessen Blüte uns entgegentritt in der Vedanta-Philosophie, in den Veden, gegen dieses sich regende Denken, gegen dieses - ich möchte sagenüberall spriessende und sprossende Denken, das den ganzen Menschen innerlich lebendig durchwebt, ist ja tatsächlich das, was in späterer Zeit auftritt als die abstrakten Gedanken, toter Leichnam. Das empfand Nietzsche, in indem er sich gedrungen fühlte, die vorsokratischen Philosophen zu schildern, die zu sälchen abstrakten Gedanken eigentlich in der Menschheitsentwicklung zuerst aufgestiegen sind.

Aber sehen Sie hin auf diese orientalischen Weisen, die den griechischen Philosophen vorangegangen sind. Sie werden da nichts finden von einem Zweifel daran, dass der Mensch zuerst ein seelisches Dasein hatte, bevor er auf die Arde niedergestiegen ist. Man kann nicht das Denken als Lebendises erleben und nicht zugleich an das vorirdische Dasein des Menschen glaume Derjenige, der das Denken als Lebendiges erlebt, ist ebenso wie einer auf der Erde, der den lebendigen Menschen erkennt. Ver nicht mehr das Denken abs Lebendiges erlebt, wie es die griechischen Philosophen auch schon vor Sokretes getan haben, der kann meinen, dass der Mensch ein Wesen ist. Das erst

1

33

tes

SOL

ST

28

em.

1B

De

BY.

II.

geboren wird mit der Geburt, wie denn Aristoteles es getan hat. Also wir mis sen unterscheiden zwischen dem einstmals orientalischen innerlich regsamen und lebendigen Denken, durch das man wusste, man ist eben aus gewitigen Welten eingezogen in das Erdendasein, und demjenigen Denken, das dann als das tote Denken, das Leichnam-Denken, aufgetreten ist, durch das man nichts anderes kennen lernt als das, was eben einem zugänglich ist zwischen Geburt und Tod.

Versetzen Sie sich in die Lage eines solchen Menschen innerhalb Aegyptens - sagen - im zweiten Jahrtausend vor dem Mysterium von Golgatha. Der musste sich sagen: da drüben im Orient waren einmal Menschen, die haben das Denken als etwas Lebendiges gehabt; aber dieser ägyptische Weise war noch in einer besonderen Lage, er hatte noch nicht das Seelenleben, das wir heute haben. Stellen Sie sich nur ganz lebendig vor, wie das Seelenleben eines solchen ägyptischen Weisen war. Lebendiges Denken zu fühlen, das war sehon aus der Seele heraus entwichen, das konnte man nicht mehr, und das abstrakte Denken war noch nicht da. Man schuf Ersatz durch das Expalsamieren der Mumien, wodurch man in der Art, wie ich es geschildert habe, zu dem Formbegriff, zu den Formvorstellungen des Menschen kam. Man bändigte sich hin sum Begreifen dieser toten Menschenform in der Mumie, und daran erlernte man zuerst das abstrakte Denken, das tote Denken.

Dem steht gegenüber in der neueren Zeit, dass in einzelnen okkulten Gemeinschaften namentlich fituale und Kultfofmen, zeremonielle Handlungen begär
wahrt worden sind, die einnal in der Art, wie ich es gestern charakterisiert
habe, ganz lebendig waren in der Menschheit, die aber jetzt als tote aufbewahrt werden. Sie brauchen sich nur daran zu erinnere, was Sie vielleicht
von den Ritualien - sagen wir - des Freimaurerordens gelesen haben, da werden Sie finden, dass Zeremonien des ersten Grades, des zweiten Grades, des
dritten Grades entwickelt werden. Diese Zeremonien werden in Ausserlicher
Weise gelernt und beschrieben oder auch verrichtet. das war einstmals eine

G 40.70

03

中自

volle Lebendigkeit. Darinnen lebten einstmals Menschen, so wie die Pflanze in ihrem Lebensprinzip lebt. Heute sind sie ein Totes geworden. Auch das Mysterium von Golgatha hat nur in einzelnen priesterlichen Naturen hervorrufen können die innerliche Lebendigkeit, die etwa verknüpft ist mit dem Kultus der Kirohen, die nach dem My sterium von Golgatha entstanden sind. Aber die Menschheit hat die jetzt nicht die Möglichkeit errungen, in das Kultusartige das volle Lebendige hineinsubringen. Dazu ist eben ein anderes notwendig.

Sehen Sie, all das Denken, das die Menschhaft gegenwärtig hat, geht ja eigentlich auf das Tote. Für das lebendige Denken, das einmal vorhanden war, ist vorläufig gar kein Verständnis vorhanden. Das intellektualistische Denken, das die Menschheit namentlich seit der Mitte des 14, Jahrhunderts betreibt, das ist ein Leichnam. Deshalb ist dieses Denken auch so sehr bestrebt, sich nur auf die tote Natur zu beschränken, das Mineralreich kennen zu lernen. Und man möchte auch die Pflanzen, man möchte die Tiere, man möchte den Menschen selber nur nach den mineralisch-physikalisch-chemischen kraften studieren, weil man nur dieses tote Denken, diesen Gedankenleichnam hand haben will, den der rein intellektualistische Mensch mit sich herumschleppt-

Ich musste in diesen Vorträgen, die ich jetzt in dieser Serie vor Ihnen halte, einmal den Namen Goethe nennen. Goethe war ja, wie die wissen, Mitglied der Freimaurergemeinschaft. Er hat erlebt den Kultus der Freimaurergemeinschaft. Er hat erlebt den Kultus der Freimaurergemeinschaft, aber er hat ihn so erlebt, wie ihn eben nur Goethe erleben konnte. Aus dan sonst nur traditionell bewahrten Kultusformen ging für ihn ein unmittelbares Leben hervor. Für ihn war es ja wirklich, dass er sich in Verbindung setzen mit jenem gelatigen Wesenheit, die sich hereinlebt in der Art, wie ich es heit dargestellt habe, aus dem vorirdischen Dasein in dieses irdische Dasein, was für Goethe, wie ich sagte, eine Art Verjüngungskraft immer war, denn Goethe hat sich ertmals in seinem Leben wirklich verjüngt. Und aus diesem inneren Leben ist Goethe hervorgegangen das, was im Grunde genahmen eine der größeten, eine der bedeutendsten Erscheinungen im modernen

Geistesleben ist, was aber eben bis heute nicht gewürdigt w ird, das ist der Metamorphosen-Gedanke.

Was hat denn goethe eigentlich getan, indem er den Metamorphose-Gedanken gefasst hat? Ja, das war eben das Wieder-Aufleuchten eines innerlich lebendigen Denkens, eines Denkens, das in den Kosmos eintreten kann. Goethe
hat sich aufgelehnt gegen die Linnésche Botanik, wo man eine Pflanse neben
die andere hinstellt, von jeder einzelnen Pflanse sich einen Begriff macht
und der Meinung ist, man müsse das alles hübsch in ein System bringen. Goethe konnte das nicht mitmachen. Goethe wollte nicht diese toten Begriffe ellein haben. Er wollte ein lebendiges Denken haben.

Das hat er dadurch erreicht, dass er zunächst in der Pilanze selber

nachgesehen hat, und für ihn wurde die Pflanze nun so, dass sie unten grobe, ungestaltete Blatter entwickelt, weiter dann gestaltete Blatter, die aber Umformungen, Metamorphosen des anderen sind, dann die Blumenblätter mit einer anderen Farbe, dann die Staub-

gefasse, in der Mitte den Stempel, - alles

al al

Lexa

ラエル車

LUZ

me.

nin

AFE.

Light

SHEET.

in makes



Umwandlu gen der einen Grundform des Blattes selber. Goethe hat nicht des

Pflanzenblatt so angesehen, dass er etwa

gesagt hat: das ist ein Pflanzenblatt

und das ist ein anderes Pflanzenblatt.

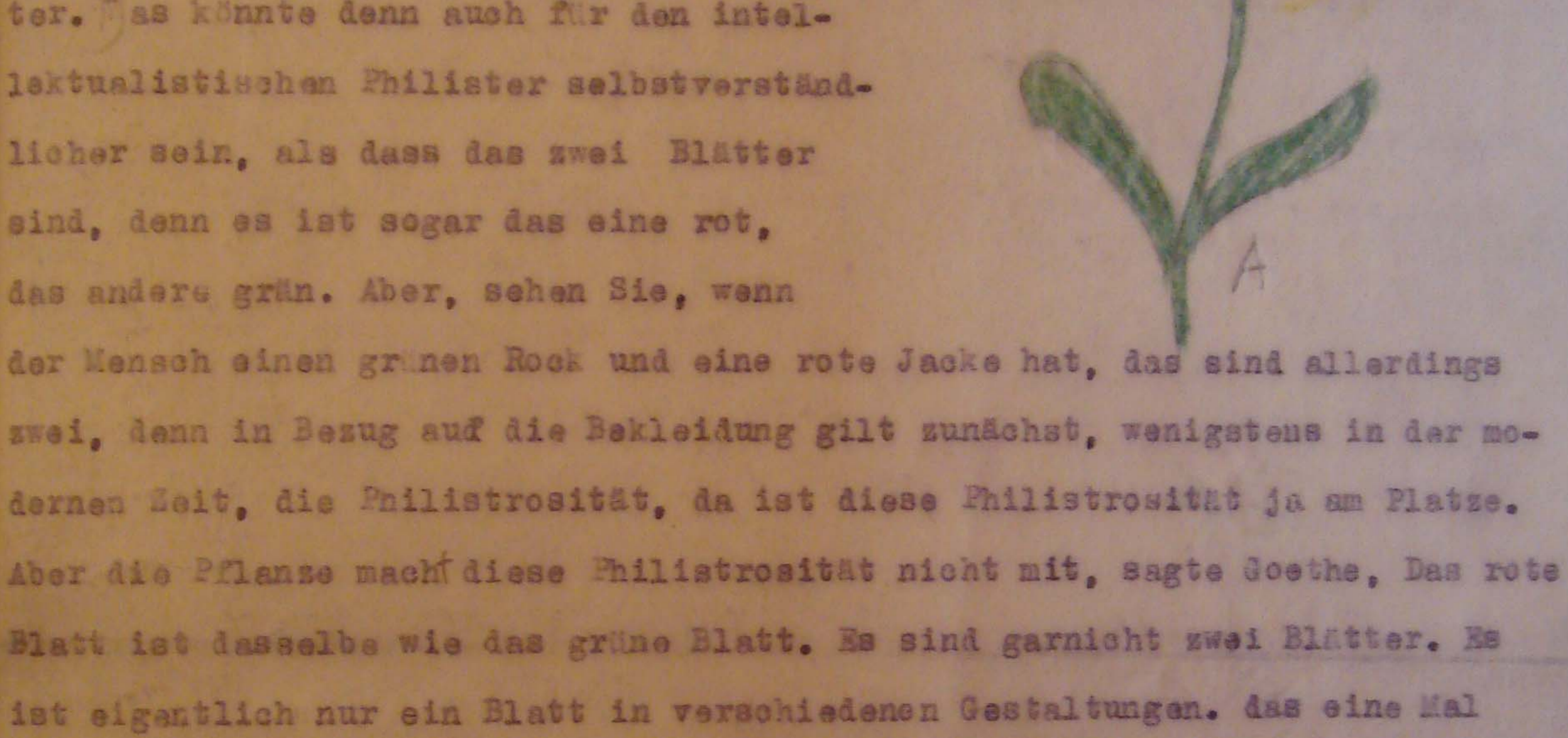
So hat Goethe nicht die Dinge angesehen.

die an der Pflanze wachsen, sondern Goethe hat

gesagt: Dass dieses Blatt so und jenes

Slatt so aussisht (s. Scheme), das ist eine Asusserlichkeit. Innerlich angesehen ist es so, dass das Blatt innerlich selber eine Verwandlungskraft hat, dass es ausserlich ebenso gut so ausschau en kann (s. Schema Blatt rechts) wie so (links). Es sind garmicht zwei Blatter, es ist eigentlich ein Blatt, in zwei verschiedenen Weisen dargestellt. Und wenn ich eine Pflanze habe, sagte sich Goethe, da natio das gwine

Blatt, da oben das Blumenblatt (rot): der intellektualistätche Philister sagt. d das sind swei, das sind eben zwei Blatter. as konnte denn auch für den intellaktualistischen Philister selbstverständlicher sein, als dass das zwei Blatter sind, denn es ist segar das eine rot, das anders gran. Aber, sehen Sie, wenn



Blatt ist dasselbe wie das grine Blatt. Es sind garnicht zwei Blatter. Es ist eigentlich nur ein Blatt in verschiedenen Gestaltungen. das eine Hal Wirkt dieselbe Eraft da unten an der Stelle A. Da wirkt sie so, dass die Eraf te hauptsauhlich aus der Erde herausgezogen Werden. Die Pflanze zieht die Krafte aus der Erde heraus, saugt gie de hinauf, und das Blatt muss wachsen unter dem Einfluss der Erdenkräfte und wird grün. Und indem die Pflanze weiter wichat, kommt die Sonne und bestrahlt sie immer stärker als da unten. Die Sonne überwiegt: derselbe Impuls wächst in die Sonne hinein und wird rot.

Goethe hätte etwa segen können: wenn wir einen Menschen sehen, der einen anderen essen sieht und selbst nichts hat, nun, da ist er eben blass. Exandermal gibt ihm einer einen Puff und da wird er rot. Ja, nach demselben Prinzip, nach dem man das hier swei Blatter nennt, könnte man auch sagen: das sind swel Menschen, das eine Mal ist er blass, das andere Mal ist er rot also sind as zwei Menschen. Ebensowenig wae das zwei Menschen sind, ebensowenig sind das swal Blatter. Es iet ein Blatt. Das eine Hal das, an einem

- 8 -

anderen Orte ist das das Blatt. Das ist ja schliesslich auch nichts besonder underbares für Goethe, denn schliesslich kann der Mensch auch von einem Ort zum andern laufen, und es sind doch nicht zwei verschiedene Menschen, der Sie an verschiedenen Orten sehen. Kurz, Goethe kam darauf, dass dieses Neben einander Batrachten der Dinge keine Wahrheit ist, sondern eine Tauschung, das ein Blatt ist, das grüne hier und das rote dort.

Aber so, wie er die verschiedenen Organe an der Pflanze sah, so sah er auch die verschiedenen Pflanzen an. Nehemn wir einmal die Sache so: nicht wahr, irgend eine Pflanze hat es gut, die

kann aus dem seim heraus eine ordentliche Varzel bilden, einen Stengel, am Stengel ordentliche Blatter, eine ordentliche Blüte, sogar Staubgefasse, und den Stempel in den Staubgefasse auch nur dasselbe Blatt.

STOF

. butte

swei.

derme

Blatt

e tet

THELE

us et

MERCE

Tedmo

Die S

. for

Men a

calda

Frins

ORLE

Ar hatte sagen können: Ja, der Intellektualist sagt, die roten Blumenblätter die sind ja so breit, die Staubgefässe sind wie ein Faden so dünn, nur oben haben sie so eine Narbe. Und dennoch sah Goethe im breiten Blumenblatt und im ganz schmalen Staubgefäss auch nur verschiedene Gestaltungen ein und deseelben Blattes. Er hätte auch wieder bildlich sagen können: habt ihr nicht schon einmel gesehen, dass ein Mensch einmah in seinem Leben ganz schlank var wie eine Gerte, nachher auseinander gegangen ist und ganz dick geworden ist? Das sind ja auch nicht zwei Menschen. Also Blumenblätter und Staubgefässe sind einz, und wie gesagt, dass eie an verschiedenen Orten sind, macht ja auch nichts aus. Und das war für Goethe auch nichts Wesentliches. Der Mensch, der nicht so schnell laufen kann, kann nicht gleichseitig an zwei Orten sein, höchstens ein gebildeter Bankier sagte einmal In Berlin, als er von allen Seiten so furchtbar ankrakehlt wurde: Glauben Sie, dass ich ein Voglein bin, das an zwei Orten sugleich sein kannt - Ja, das kann eben der

Mensch night, sondern hier handelt es sich darum, dass eben das Frinzip der Metemorphose, das Zeigen der Einheit in der Vielheit, der Einheit in der Mannigfaltigheit Cherall von Goethe geaucht worden 1st. Dadurch hat denn Goethe den Begriff ins Leben gebracht.

Meine liaben Freunde, wenn Bie das, was ich jetzt gesagt habe, fassen, dann bekommen Sie eine Idee vom Geist. Denn denken Sie mich alles das, was ich Ihnen jetzt gesagt habe: delses, dass eigentlich die ganze Pflanze ein Blatt ist in verschiedener Art gestaltet- das ist ganz gewiss nicht körperlich zu fassen, da missen Sie etwas geistig fassen, das sich in der verschie densten Weiss verundert. Es war Geist, der im Pflanzenreich lebt. Und wir können weitergehen, wie gesagt, wir können eine Pflanze nehmen, die es gut hat, die also - sagen wir - in der richtigen Weise ihren Semen in die Erde versetzt bekommt, dann wiederum zur richtigen Zeit die schwache Prühlingssonne hat, dann die Sonne des Hochsommers, denn wiederum an der schwächer Werdenden Sonne den Samen entwickeln kann. Aber nehmen wir an, die Fflanze wird in solohe Maturverhaltnisse versetst, dass sie garnicht Zeit hat, eine Turzel zu entwickeln, auch keinen vernünftigen Stemm, keine vernünftigen Blatter, sondern dass sie alies das, was sonst eben in den Blumenblattern sich entwickelt, ganz furchtbar rasch entwickeln muss, und undeutlich, weil sie garnicht Zeit hat, das slies so schnell auszubilden - da wird es ein Schwamm, win Filz.

Da habon Sie zwei Ausserste Extreme : sine Pflanze, die Weit hat, sich in alle Einzelheiten hinein zu differenzieren, entwickelt urzeln, Stengel, Blatter, Blutten, Früchte, alles mögliche. Aber eine Pflanze, die

Stat

TANK

AL



in solone Naturverhaltnisse versetzt wird, dass sie garnicht Zeit hat, eine Warrel En bilden, bei der bleibt alles nur angedeutet, Stengel und Blätter

kann sie auch nicht entwickeln, und das, was im Blütenprinzip ist und das fruchtbilden, das muss sie schnell und undeutlich machen. Sie se tat sich kaum auf die Erde auf, entwickelt mit furchtbarer Schnelligkeit das, was die anderen Pflanzen langsam entwickeln. Denken Sie an den Klatschmohen, der, nachdem er so langsam hat vorangehen lassen die grünen Blätter, behutsam langsam die roten Mohnblätter ausbilden kann, dann die Staubgefässe, dann das kokette Fistill, nicht wahr, das ja in der Mitte des Klatschmohns drinnen ist. Das a sless muse rasch und überhapst gemacht werden, man hat nicht Zeit zu differenzieren, hat nicht Zeit, sich der Sonne auszusetzen, weil die ja auch garnicht da ist, dass man so hübsch färben könnte, - kurz, es wird ein Pilz. Im Pilz haben wir eine ganz undeutliche, rasch überhastet hingeworfene Blüte. Wiederum haben wir Eins. Zwie ganz verschiedene Pflanzen sind eigentlich ein und dasselbe.

wirklich denken will. Denn sehen Sie, der Intellektualist - Goethe würde vielleicht gesagt haben: der steife Philister - der schaut sich den saftig toten Platschmohn an, mit dem bauchigen, wähl ausgebildeten Pistill in der Mitte, und jetzt soll er sich einen Pilz anschauen. Gleichzeitig soll er sich den Begriff, den er sich von diesem Klatschmohn gebildet hat, so beweglich erhalten, dass er undeutlich werden kann, und dass er im Klatschmohn selber schon der Anlege nach den Rierschwamm oder den Kaiserling, oder so irgend etwas sieht - das, das geht nicht, nicht wahr? Damit sieh sein Intellekt nicht zu bewegen braucht, sodass er eigentlich nicht den Verstand lebendig zu machen braucht, sondern höchstens den Kopf ein bischen hinübersulatschen hat, muss man ihm extra den Bierschwamm oder den Kaiserling vorführen, dasn kann er sie nebeneinander vorstellen, sehen Sie, dann gelingts ihm.

Das ist eben der Unterschied swischen dem toten Denken und dem innerlid belebten, lebendigen Denken, das Goethe für die Metamorphose geformt hat. Es

al

war schon eine innerliche Entdeckung von grossartigster Art, die da durch Goethe in die Welt gekommen ist. Daher habe ich im allerersten Band, den ich als Goethes naturwissenschaftliche Schriften im Anfange der Süer Jahre des vorigen Jahrhundertsw erscheinen liess, in der Minleitung den Satz niedergeschrieben: Goethe ist zu gleicher Zeit der Galilei und Kopernikus der organischen Naturwissenschaft, und was Galilei und Kopernikus für die Eussere tote Natur getan haben, den Begriff gereinigt, um im gereinigten Begriff das Astronomische und Physikalische zu fassen, das hat Goethe durch den lebendigen Begriff, den Begriff der Metamorphose, für die organische Naturwissenschaft geleistet. Und das ist seine zemtrale Entdeckung.

Und wenn man will, so dehnt sich eben dieser Begriff der Metamorphose dann Ther die ganze Natur aus. Goethe hat sich naturlich sofert gedacht, als er die Pflanzenformen aus diesem Metamorphose-Gedanken hersus bekommen konnte: das muss sich auch auf das Tier anwenden lassen. Aber da geht es eben schwerer. Ein Blatt aus dem anderen hervorgehen zu lassen in Gedanken, das hat Goethe ganz gut zustande gebracht. Aber wie man - sagen wir - einen Ringknochen aus dem Richgret sich der Gestalt nach metamorphosiert denken soll, dass sin Kopfknochen daraus wird, sodass man auch für das Tier und den Menschen die Metamorphose anwenden kann, das ging eben doch schwerer. Und dennoch ist es ja Goethe gelungen, wie ich Ihnen ja auch schon öfter ersublit habe, als er in einem Kirchhof in Venedig, 1790, das Glück hatte, einen besonders ginstig auseinandergefallenen Schafsschädel vor sich liegen zu sehen. Es war ein Schafschädel in die einselnen Enochen auseinandergedallen, und da ging ihm auf: die schauen ja doch aus, wenn sie auch sehr verwandelt Sind, wie die Ringknochen des Kückgrats. Und da bildete er sich diesen Gedanken; dass wenigstens die Enochen auch so vorgestellt werden können, dass Sie alle eigentlich einen Knochenimpuls darstellen, der nur in verschiedenen Formen auftritt.

4) siehe Rudolf Heiner 4 Grethes maker

Aber in Besug auf den ganzen Menschen ist eben Goethe doch nicht sehr weit damit gekommen, weil es ihm nicht gelungen ist, von seiner Metamorphoselie zur wirklichen Imagination zu gelangen. Kommt man aber zur wirklichen Imagination und von da aus zur Inspiration, Intuition, sehen Sie, dann ergibt sich einem die Einheit noch viel bedeutsamer. Und ich habe ja auch sehen hinwa weisen können, wie sich diese Einheit am Menschen ergibt, wenn man den Metamorphose-Gedanken richtig fasst.

Da muss man von demselben Gesichtspunkte, von dem Aus Goethe in der Blüte der Dikotyledonen-Pflanzen, indem er sie immer einfacher und einfacher, verworrener und verworrener dachte, den Pilz sah, den Menschenkopf studieren, wie er heute uns entgegentritt, dann kann man ihn als eine Metamorphose des übrigen Skelettes denken.

LB

103

Versuchen Sie einmal, so mit einem künstlerischen Blick einen halben Unterkießer am Menschenskelett anzuschauen. Wenn Sie es mit künstlerischem Blick anschauen, werden Sie kaum anders können, als das, was Sie da unten haben, was hier ansitzt und dann so hinuntergeht, mit dem Armknochen und mit dem Beinknochen zu vergleichen. Venn Sie sich die Beinknochen und die Armknochen verwe wandelt denken, dann haben Sie hier auch zwei Beine (Unterkießer), nur sind die verkümmert, und der Kopf ist ein fauler Kerl, der nicht geht, der immer sitzt. Daher sitzt er auch auf seinen zwei Beinen, die ja in der Dekadens sind, die verkümmert sind. Aber wenn Sie sich denken, dass s.B. der Mensch die Beine so mit einem Bindfaden zusammengebunden kriegte, so kann manschon fast nachahmen, was hier ist. Und wenn Sie mit künstlerischem Blick das ansehen, so könnte man sich schon denken, wie man die Beine dehin kriegen könnte, dass sie auch so wie die untere Kinnlade unbeweglich wären.

Aber wie sich die Sache verhält, darauf kommt man erst, wenn man wirklich das Menschenhaupt als einen umgebildeten anderen Menschenleib ansieht. Und ich habe Ihnen ja dargestellt; dieses Menschenhaupt, das wir in dem gegenwartigen menschlichen Erdenleben tragen, ist der umgestaltete Leib ohne Kopf, wie

wir ihn im vorigen Erdenleben an uns getragen haben. Der Kopf von dazumal ist uns verloren gegangen - manchen Menschen vermutlich schon Während des Erdenlebens- abor jedenfalls nach dem Erdenleben sind auch die ErEfte des Kopfes verloren gegangen. Sehen Sie, der Kopf erhalt sich nicht,- ich meine jetzt die Erafte, naturlich nicht die Materie, sondern die Krafte, - sber diese Erafte, die Sie jetzt in Ihrem Haupte tragen, die haben Sie früher, wenn Sie sich gekopft denken, da haben Sie es an Ihrem übrigen Leib getragen. In einem vorigen Erdenleben haben Sie wiederum den Kopf aus dem vorvorigen Erdenleben getragen. Und das, was Sie jetzt als Leib haben, das ist wirklich ummetamorphosiert, umgestaltet, und Sie werden es als Ihren Kopf im nächsten Erdenleben tragen. Daher kommt es auch zuerst. Sehen Sie sich den menschliehen Embryo im menschlichen Mutterleibe an. Der Kopf kommt zuerst, das übrige setzt sich an, weil es Meubildung ist, der Kopf aber stammt aus dem vorigen Erdenleben, der ist der umgestaltete Körper, ist dorm, ist herübergetragen durch das ganze Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt und bildet sich als kopf und setzt sich an die Glieder an. Und so können wir sagen: wir gehen, indem wir dazu nehmen die wiederholten Erdenleben, in dem Menschen nun die letztlich ausgebildete Metamorphose. Sehen Sie, in dem, worauf Goethe gekommen ist in dem Anfang der Soer Jahre des 18. Jahrhunderts, in dem Pflanzenmetemorphose-Gedanken, da ruht das, was einem nun zum lebendigen Begriff vom Werden filhrt, durch das ganze Tierreich hinauf bis zum Menschen, und zwar so, dass es auch noch die Idee hergibt, durch die wir die wielerholten Erdenleben begreifen in ihrer form. Goethe ihst das Denken innerlich so belebt geworden dadurch, dass er mitgemacht hat das Zeremmniell seines Kultus. Da hat er, wenn ihm das auch nicht klar zum Bewusstsein gekommen ist, doch eine Ahnung davon bekommen, wie der noch ganz seelischenmen im vorirdischen Dasein herübertragt. was vom korperskelett an kraften aus dem früheren Ardenleben geblieben ist, wie das hereingetragen ist von dem Henschen in dieses Erdenleben, und

I The sur Epfform ausgestaltet worden ist unter der schützenden Hille des mitterli-T en chem Leibes.

Gdethe hat das night gewusst, aber er hat eine Ahnung bekommen, und hat ofre das sunachst auf das Einfachste des Pflanzenlebens angewandt. Er konnte das. weil seine Zeit dazu noch nicht reif war, eben nicht so weit ausdehnen, wie et eines eben heute ausgedehnt werden kann, nümlich bis zum Begreifen der Menschenverwandlung von einem Erdenleben bis zum anderen. Und gewöhnlich wird es newlich months sagen - mit einem Gefühl von Mitleid gesagt, dass Goethe diese le tamorphose ausgebildet hat, well ihm da seine Kunstlernatur in die Quere gekommen ist.

Das sagen die Pedanten, die Philister, aus Mitleid heraus, derjenige, den kein Fedant und Philister ist, der muss das aber mit Begeisterung sagen: Goethe konnte eben zur Wissenschaft das Künstlerische hinzufügen und konnte gerade dadurch zu beweglichen Begriffen kommen. Aber so kann man doch nicht. sagt jetzt der philiströse Dialektiker, so kann man doch nicht die Natur be-Le greifen. Da muss man steif logische, streng logische begriffe, wie er sagt, haben. Aber wenn die Natur eine Künstlerin wäre, dann könnte es der ganzen Nat turwissenschaft, die ide Lunst ausschliesst und nur auf aussere Begriffe geht, passieren, wie mir einmal ein Münchner Künstler gesagt hat, der noch ein Zeitgenosse des Aesthekikers Carrière war. Wir kamen zufällig ins Gespräch über 00-01 den grossen Aesthetiker Carrière und er sagte: Ja, wir Künstler dasumal in unserer Jugend, wir gingen nicht in die Vorlesungen des Carrière, wenn wir einmal hereingegangen sind, dann gingen wir wieder heraus und sagten: das ist den asthetisene Wounegrunger. So wie es dem Aesthetiker passierte, dass der Künst-TODA ler ihn einen Wonnegrunzer nehht, so könnte es sein, dass, wenn die Natur sel d min ber sprechen wurde über ihre Geheinnisse, sie den bloss logischen Naturfor-AMO NO Scher vielleicht nicht einmal einem Wonne-, sondern einem Jammergrunzer nennen \*\*\* konnte, denn die Natur schafft eben kunstlerisch. Und man kann der Natur nicht 成 学生放 befehlen, sie dürfe sich bloss logisch begreifen lassen, sondern man muse die

dol

tadi

ga to begreifen, wie sie ist.

deres

AL DON Und so ist einmal die historische Entwicklung. Einstmals im alten Oriendriben waren lebendige Begriffe. Ich habe Ihnen geschildert, wie zunächst 02 20 proh die Umgestaltung, Metamorphose des Atmungsprosesses diese lebendigen E Lie egriffe st einem Wahrnehmungsprozess geworden waren. Die Menschen mussten ich hindurcharbeiten zu den toten Begriffen. Die Asgypter konnten es noch nicht ie bandigten sich heran su den toten Begriffen, indem sie zunächst den Menohen selbst in seiner Totheit in der Mumie entwickelten. Jetst aber sind wir nert in der Lage, dass wir den Begriff neu erwecken müssen. Und das kann nicht gechehen dadurch, dass wir nur alte, okkulte Formen traditionell entwickeln, sa condern indem wir uns wirklich hineinleben, immer weiter und weiter nicht/nur nie ins hineinfinden, sondern es ausbilden, was Goethe als Wrster als den Metamor-Menden gefasst hat, den lebendigen Begriff. Wer den lebendigen Bephiriff, d.h. die seelische Handhabe des Geistigen beherrscht, der ist auch The tande, aus dem Heiste heraus wiederum die Aussere Handlung des Menschen su lighteleben. Dann kommt es dahin, dass wirklich einmal erreicht werden kann, woon ich öfter vor unseren anthroposophischen freunden gesprochen habe, dass intigioht in einer solchen gleichgiltigen materialistischen Weise man sich an den aboratoriumsisch oder an den Seziertisch stellt und da herumfuhrwerkt, sonconcilern dass man empfindet, was man der Natur als ihre Geheimnisse ablauscht, als des Geistes, der durch die Natur durchströmend sich betätigt: dass der rexes aboratoriumstisch zum Altar wird. Ehe nicht Verehrung, religiöses Empfinden in illern unsere dissenschaft hineinkommt, solange eine abgesonderte Religion neben ed les Wissenschaft sich auftut und bloss dem menschlichen Egoismus dient, ehe t regiont die Wissenschaft selber wiederum, was sie erforscht, verehren lernt, so Totale verehren gelenrt haben die alten Mysterienschüler - wie ich das ja in meitedocion Buche "Das Christentum als mystische Latssche" nachgewiesen habe - cher tant tommen wir nicht wieder zu aufsteigenden Kraften in der Menschheit. Eir misA MIXOTERAL . 15 . esedical latur so begreifen, wie sie ist. Und so ist einmal die historische E s and to be te driiben waren lebendige Begriffe. Ich TOMO SALES urch die Umgestaltung, Metamorphose des E putem II. egriffe zu einem Wahrnehmungsprozess ge med mede lich hindurcharbeiten zu den toten Begri BORLDBRYTA Bie bändigten sich horan zu den toten Be principal de la chen selbst in seiner Totheit in der M oderometen der Lage, dass wir den Begriff neu e tel neumo chehen dadurch, dass wir nur alte, okk a soc ondern indem wir uns wirklich himeinle usbel nie ne hineinfinden, sondern es ausbilden. fanoi edinose-Gedanken gefasst hat, den lebendi when obstrict, d.h. die seelische Handhabe des stet parimetande, aus dem Heiste heraus giederu ing lighter eleben. Dann kommt es dahin, dass wirk A medeion ich öfter vor unseren anthroposophi loggity icht in einer solchen gleichgiltigen r elegatoriorionettech name an den

p negge sed schehen dadurch, dass wir nur alto, okki bun Justell al ondern indem wir uns wirklich himeinle ins hineinfinden, sondern es ausbilden, mede et maoi en us dozubsb obs hose-Gedanken gefasst hat. den lebendi riff, d.h. die seelische Handhabe des Teb dutet des metande, aus dem Heiste heraus mieder HER BUT SHEET LEX eleben. Dann kommt es dahin, dass wir en Teda . Heda on ich öfter vor unseren anthroposoph edopagestyrus icht in einer solchen gleichgiltigen lw . dereises aboratoriumsisch oder an den Sezier A seb essone ern dass man empfindet, was man der des des des des der durch die Natu Angart Termsbaboratoriumstisch zum Altar wird. Eh esgiered Len unsere Wissenschaft hineinkommt, s enonided er Wissenschaft sich auftut und blos onie mil Telicht die Lissenschaft selber wiederu sedoerce Terie verehren gelent haben die alten Light Tedes om Buche "Das Christentum als mystis and contagnommen wir nicht wieder zu aufsteiger

sen wiederum alles Forschen als einen Verkehr mit der geistigen Welt begreifon lernen. Dann werden wir der Natur dasjenige ablauschen, was die Menschheit wirklich in ihrer Entwicklung weiterbringt. Und dann werden wir den Mumifizierungsprozess, den die Menschheit einmal durchmachen musste, im umgekehrten Sinne durchmachen. Så wie der Aegypter den Leichnam des Menschen genommen hat, um ihn einzubalsamieren, sodass jetzt noch in einer, - ich möchte frai sagen - fast Schauer erregenden Weise, ganze Kolonien von Mumien geschaut werden konnen in den Museen, wohin sie die Europäer verschleppt haben, so wie da einstmals das Denken der Menschen erstarrt ist in der Mumie, so muss es in der Zukunft wieder erwackt werden. Der alte Aegypter nahm den menschlichen Leichnam, balsamierte ihn ein, konservierte den Tod. Vir müssen fühlen, dass wir den Seelentod in uns tragen, wenn wir die bloss abstrakten, intellektualistischen Gedanken haben. Wir missen fühlen: das ist die Seelen-Mumie. Vir missen verstehen lernen, was noch als eine Ahnung in Parazelsus lebte, als er, wenn er eine gewisse Substanz nahm aus dem measchlichen Organismus, das die "Mumie" nannte. Er sah in einem kleinen substanziellen Rest des Menschen die Mumie. Er brauchte nicht den einbalsamierten Leichnem, um die Mumie zu sehen, denn für ihn war die Mumie die Summe der Brafte, die den Menschen in jedem Augenblick zum Tode bringen konnten, wenn er sich nich in der Nacht wiederum belebte.

In une waltet das tote Denken. Das Denken stellt den Seelentod der. "ir tragen in unserem Denken die seelische Mumie in uns. Sie bildet gerade des, was man in der gegenwärtigen Kultur am meisten schätzt. Man kann, wenn man will, von den Museen, wo eine Mumie nach der anderen ausgestellt ist und liegt, wenn man mit einem etwas universelleren Blick ausgestattet ist, s.B. mit dem goetheschen Blick, Metamorphosen sehen, man kann da durchgehen durch die Säle und dann auf die Strasse treten – da ist in der heutigen Zeit des Intellektualismus gar kein Unterschied, denn, dass die Mumier nicht gehen, und draussen auf der Strasse die Menschen gehen, das ist ja nur ein Zufall,

ist nur eine Aeusserlichkeit. Die Menschen, die heute, im intellektuellen Ze Zeitalter draussen auf der Strasse gehen, sind seelisch Mumien, Seelenmamier Weil sie gans von toten, intellektualistischen Gedanken ausgefüllt sind, von Gedanken, die nicht leben können. Vie ein ursprüngliches Leben erstarrt ist in den ägyptischen Mumien, so ist das Beelenleben erstarrt, und es muss für die Zubunft der Menschheit wiederum lebendig gemacht werden. Wir dürfen es nicht so weiter treiben, wie wir es mit der Anatomie und Physiologie getriem ben haben. Das war den Aegyptern gestattet mit den physischen Menschen-Leich namen. Aber den abstrakten Seelen-Leichnam, den wir im intellektualistischen Denken in uns tragen, dürfen wir nicht weiter mumifizieren. Es ist ja heute überhaupt die Lust vorhanden, das Denken einzubalsamieren, dumit es ja nur recht pedantisch logisch wird, und ja nicht irgendwie ein Minkchen von enthusiastischem Leben in dieses Denken hineinkommt.

Tenn die Mumien photographiert werden, sind es eben auch steile Bilder, night wahr, man kann so ein Mumienbild von der Mumie selbst in der Steifheit night gut unterscheiden. Tenn man aber heute ein Literaturwerk aus diesem oder jenem Pache in die Hand nimmt, das ist eine Photographie der mumifizier ten Seele. Da hat man ein Abbild der Seelenmumie, da ist die Seele einbalsamiert. Vielleicht könnte man noch ein bischen im Zweifel sein, weil die Menschen ja ausser ihrem Verstande, der eben mumifiziert ist, auch noch etwas anderes an sich haben - deshalb laufen sie ja eben herum - sie haben so allerlei fleischliche und andere Antriebe, es kommt dieses Bild von der Mumie night ganz deutlich heraus, aber bei den Büchern kommt es hente schon sehr doutlich heraus, da merken wir schon die Einbalsamierung sehr stark. Aber Wir missen weg von diesem Balsamieren, wir brauchen statt dieses Balsamierens der Aegypter, das sie für die Mumien verwendet haben, ein anderes Ingrediens, wir brauchen ein Lebens-Elixier, nicht in der Weise, wie sichs heute vielleicht mancher denkt, um den physischen körper su vervollkomman, Sondern etwas, was die Gedanken lebendig macht, des sie entmumifiziert. Und

wenn wir das verstehen, haben wir einen tiefen, einen bedeutenden Impuls vor die Seele hingestellt: Wie die Menschheit ihre Geisthultur erstarrte im Mumifizieren, wie sie die Mumien einbalsamierte, und wie wir wiederum dasjenige, was nun einmal mumifiziert bei dem geistigen Menschen zur Welt kommt, im Laufe seiner Erziehung, seiner Embticklung, mit geistig-zeelischem Lebens-Mixier durchdringen müssen, damit es weiter in die Zukunft hineindringen kann, so sind zwei Krafte: das Kinbalsamieren der Aegypter, und das Entbalsamieren, das die neuere Menschheit lernen muss.

Aber die neuere Menschheit hat sehr nötig das Entbalsamieren der versteilten, der toten Seelenkräfte zu lernen. Es besteht darin eigentlich eine gans besonders wichtige Aufgabe. Denn sonst kommen solche Krscheinungen hersus, wie die, von der ich Ihnen auch schon vor einiger Zeist hier gesprochen habe. De merkt einer, dass es mit diesen einbalsamierten Begriffen nicht geht, dass die einbalsamierten Begriffe eben zum Tode der Kultur führen, vie der Spengler. Aber ich habe ja in einem Artikel des "Goetheanum" gezeigt, was bein Spengler passiert Er hat zwar gemerkt, wie die Begriffe alle tot sind, aber seine Begriffe leben auch nicht. Ihm ist es gegangen, wie jener Frau aus dem alten Testament, die sich umgeschaut hat. Der Spengler hat sich umgeschaut nach all dem, was an toten, mumienhaften Begriffen lebt, und so ist er zur Salzsäule geworden. Die lebt ebensowenig. Es ist Spengler gegangen wie jener Frau, er ist zur Salzsäule erstarrt, denn seine Begriffe leben ebenso wenig wie die anderen Begriffe.

Be ist ja ein alter, okkulter Satz, dass im Salzigen Weisheit lebt, abei nur, wenn es im Menschlichen Merkur und im Menschlichen Phosphor aufgelöst ist. Die Weisheit, die erstarrt ist im Salze, die hat Spengler, aber es fehlt wowohl der Merkur, der dieses Salz in Bewegung bringt und es dadurch universell, kosmisch macht, und noch mehr fehlt der Phosphor, denn anzünden, ich meine seelisch anzunden durch Begeisterung, des kann man nicht mit seine Begriffen, wenn man Spengler mit Gefühl, namentlich mit kunstlerischem Ge-

fühl liest. Sie bleiben alle salzig steif und schmecken sauer, und man muss erst hinterher sich ordentlich durchmerkurialisieren und durchphosphorisieren, wenn man diesen Salzklotz, der sich "Untergang des Abendlandes" nennt, verdauen will. "ir müssen aus dem Salze heraus, aus der Erstarrung, wir müssen Lebens-Elixier auch gerade in Bezug auf die Seelenmumie, die abstrakten Begriffssysteme anwenden, das ist es, was uns nötig ist.