

dedruckt

Manuakript.

Benutzung für gedruckte Werke streng verboten.

Bur für Mitglieder. Wicht durchge-

vortrag

You

Dr. Rudolf Steiner.

告子子

Dornach, am 23. November 1923.

## Maine lieben Freunde!

Letzten Sonntag wurde in Holland die holländische Anthroposophische Gesellschaft begründet, und damit ist ja die letzte der Landesgesellschaften zustande gekommen, die als vorbereitende Gründungen
da sein sollen, wenn nun zu Weihmachten hier die internationale
Anthroposophische Gesellschaft aus diesen einzelnen Landesgesellschaften hervorgehen soll. Es wird ja die Aufgabe sein, dasjenige,
was nunmehr auf Grundlage dieser einzelnen Landesgesellschaften geschieht, zu etwas wirklich Realem zu machen, zu etwas so Realem,
daß die anthroposophische Bewegung vielleicht dadurch eben ein Instrument an der Gesellschaft haben kann. Es ist heute durchaus
schon so, daß man an den mannigfaltigsten Einzelerscheinungen, den
mannigfaltigsten Symptomen sieht, wis diese anthroposophische Bewegung an einer anderen Stelle viel, viel eindringlicher genommen wird-

als oftwals innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft. Ich bitte, mich nicht mißzuverstehen, meine lieben Freunde, ich meine damit nicht, daß es innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft an einzelnen Menschen fehle, die mit Herz und Jinn bei der Bewegung sind, die ihre Gefühle in der Richtung entfalten – in der Richtung des Denkens und des Ampfindens der Gesellschaft – wie es sein muß; was aber innerhalb der Gesellschaft fehlt, was eben immer den Worten zugrunde liegt, die ich über dieses Fehlen sprechen muß, das ist die reale Betätigung nach der Richtung hin, die durch die Impulse der Anthroposophischen Bewegung gegeben ist.

Ich sagte, in dieser Richtung geschieht viel mehr an einer andern Stelle, nämlich bei den Gegnern. Es ist ja so, daß heute tatsächlich von einer mehr oder weniger gegnerischen oder oftmals, wie man es auch nennt, objektiven Seite aus kaum irgend eine zusammenfassende Darstellung der Geistesströmungen der Gegenwart erscheint, ohne daß die anthroposophische Bewegung in kräftiger Weise mitberücksichtigt wird - natürlich zumeist in abfälligem Sinne, oder wenn nicht in einem abfälligen, so doch in einem solchen Sinne, daß der anthroposophischen Bewegung eben neuer Schaden zugefügt wird.

Alle diese Dinge können nicht berücksichtigt werden, wenn nicht das tätige Interesse innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft sich ebenso entwickeln kann, wie bei denen, die außerhalb stehen, sei es als Gegner, sei es als sogenannte Objektive. Das tritt einem überall entgegen. Gerade die Gegner nehmen Anthroposophie im höchsten Maße ernst.

Ich bitte Sie, nur eines zu berücksichtigen. Wenn man so äußerlich die Dinge ansieht und das Gewicht der Anthroposophie in der Gegenwart abschätzt nach der Zahl der Mitglieder der Anthroposophischen Gesellschaft, so erscheint es ja fast lächerlich, möchte man sagen, daß von gegnerischer Seite diese Anthroposophie so wichtig genommen wird. Sie müssen nur bedenken, daß ja wirklich, wenn man die Mitglieder der Anthroposophischen Gesellschaft zählt, das im Verhältnis zu irgend welchen anderen Gesellschaften oder geistigen Zusammenhängen ein furchtbar kleines Häuflein ist. Und den großen alten geistigen Bewegungen müßte es ja höchst gleichgiltig sein, was bei einem solchen kleinen Häuflein von Menschen geglaubt oder nicht geglaubt wird. Daran liegt es also nicht, daß die Anthroposophie gegenwärtig in einer so eklatanten Weise befehdet wird, sondern es liegt schon daran, daß die Gegner ganz gut wissen, was Anthroposophie ist. Die Gegner schätzen Anthroposophie, natürlich in ihrem Sinne, und sie schätzen sie tätig.

Nun gewiß, es kann ja gesagt werden: wir haben eben einmal innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft nicht Persönlichkeiten, die zur Aktivität veranlagt sind. Gewiß, das ist durchaus ein Moment, denn die weitaus größte Zahl der Persönlichkeiten ist ja gekommen, um eben eine Weltanschauung aufzunehmen, nicht um nach irgend einer Richtung innerhalb der Gesellschaft tätig zu sein. Aber auf der andern Seite liegt heute die Notwendigkeit vor, daß wenn die Anthroposophische Gesellschaft bestehen will, sie tätige Arbeit braucht, tätiges Wirken. Das muß immer wieder gesagt werden. Es mag ja ein Malheur sein, daß wir es brauchen, aber wir brauchen es eben.

Das tritt einem dann entgegen, wenn man sieht, wie es heute notwendig ist, ich will es ganz positiv sagen, daß starke Aussichten dafür vorhanden sind, daß zu Weihnachten aus den einzelnen Landesgesellschaften eine ganz kräftige anthroposophische internationale Gesellschaft entsteht; sonst können wir eigentlich ja die ganze anthroposophische Bewegung nicht so lassen, wie sie ist. Die Notwendigkeit liegt eben vor, daß sich, gleichgiltig wer es ist, innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft Menschen finden müssen, die ein Interesse haben für das, was in der Welt vorgeht, die sich zu befassen wissen mit dem, was in der Welt vorgeht. Es ist eigentlich immer ein großes Erstaunen da, wenn irgend etwas angeführt wird von dem, was in der Welt vorgeht.

Gewiß, ich weiß, daß viele ganz ausgezeichnete Menschen innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft eigentlich es übel nehmen, daß heute von der Anthroposophischen Gesellschaft gefordert wird ein sich Hineinstellen in die geistige Evolution der Menschheit in der Gegenwart überhaupt. Ich kann auch verstehen, daß es vielen lieber wäre, wenn die Anthroposophische Gesellschaft eine Vereinigung von Menschen wäre, die ruhig auf ihren Stühlen sitzen und Weltanschauung treiben, und die sich nicht zu bekümmern brauchten um das, was sonst in der Welt vorgeht. Ich kann es begreifen; gewiß, aus dem ganzen Hergang, der sich vollzogen hat bei der Begründung und Entwickelung der Anthroposophischen Gesellschaft ist es begreiflich. Aber auf der andern Seite sind doch wiederum eben die Notwendigkeiten der Welt auch da. Und da ist es ganz unerläßlich, daß wir in einem gewissen Sinne wenigstens uns diesen Notwendigkeiten doch fügen.

Dasjenige, was das reine anthroposophische Wirken ist, geht ja überall gut. Man kann nur sagen, es geht gut. Es war in bezug auf dieses anthroposophische Zusammendenken und Zusammenempfinden jetzt im Haag eine ausgezeichnete Stimmung. Es vollzogen sich die Vorträge, die ich über den Zusammenhang des Menschen mit der übersinnlichen Welt als Zweigvorträge hielt, bei einer ausgezeichneten Stimmung. Auch die öffentlichen anthroposophischen Vorträge brachten eine ausgezeichnete Stimmung. Auch die öffentlichen anthroposophischen Vorträge, die

im pädagogischen Sinne veranstaltet wurden, brachten eine ausgezeichnete Stimmung.

Ferner hatten wir die Freude, eine kleine Waldorfschule im Haag begründet zu sehen mit einer ersten, vierten und achten Klasse, die einen außerordentlich befriedigenden Eindruck macht. Wir waren imstande, ebenso, wie wir es schon in London und in Wien getan haben, in demjenigen, was in anthroposophisch-medizinischer Richtung geleistet werden kann, einen Schritt vorwärts zu machen, indem auch da anthroposophisch-medizinische Vorträge gehalten werden konnten. veranstaltet von Frau Dr. Wegmann und mir, vor Aerzten, welche auf Binladung von Dr. Zeilmans kamen, der dort im Haag eine Klinik errichtet hat in unserem Sinne. Auch das konnte alles zustande kommen; das ist alles, wie gesagt, ohne daß man das Geringste dabei aussetzen kann. Die Dinge, die sachlich sind, gehen ausgezeichnet. Dann, wenn es darauf ankommt, die Dinge zusammenzuhalten durch die Anthroposophische Gesellschaft, dann geht es natürlich auch noch so weit, als es sich um Gefühlsmäßiges, Empfindungsmäßiges handelt. Aber es tritt dann sogleich das auf, daß eigentlich die Anthroposophische Gesellschaft so ein Bißchen eine ausgebreitetere Familie sein möchte, die sich absperrt gegen die Außenwelt. Und so ist auch so in ihren Usancen. Nicht wahr, meinetwillen können ja die Statuten gemacht werden, wie man will, die sind ja nicht das Wesentliche. Das Wesentliche ist, wie man sich verhält, verhält schon bei der Aufnahme von Mitgliedern. Bei der Aufnahme der Mitglieder kann man so verfahren, das man die Gesellschaft absperrt, oder das man sie möglichst zur Vergrößerung bringt. Es ist einfach die Denkweise über das Hereinlassen von Mitgliedern in vieler Beziehung so, daß wir nicht darauf rechnen können, daß die Anthroposophische Gesellschaft sich nach der Richtung hin vergrößert, nach der sie sich vergrößern muß, wenn sie das in die Welt tragen soll, was man - ich sage nicht, in die Welt tragen will - es steht einem ja heute nicht mehr frei, irgend etwas in die Welt zu tragen oder nichts in die Welt zu tragen - durch ihre Ausdehnung, durch das, was die Anthroposophische Gesellschaft eben durch ihre Substanz geworden ist, steht es einem heute nicht frei. Es müssen gewisse Dinge eben gemacht werden.

Und dazu fehlt eben vielfach - ich möchte sagen - der Enthusiasmus. Diesen Enthusiasmus, den möchte man so gerne in der Gesellschaft sich entfalten sehen! Ich sage das nicht, weil es etwa eine
Erfahrung ist, die in den letzten Haager Tagen gemacht worden ist;
sondern es ist eine Erfahrung, die sich ergeben hat aus der Begründung der Landesgesellschaften, und die schon einmal wiederum hingestellt werden muß, bevor wir daran gehen, dasjenige zu begründen,
weswegen ja die Landesgesellschaften da sind: die internationale
Anthroposophische Gesellschaft, die hier in Dornach eben ihren Mittelpunkt haben müßte.

Das ist ein scheinbar nicht ganz sachlich geführter Bericht, aber vielleicht doch im Innern sachlicher, als es zunächst äußerlich ausschaut, über das, was im Haag sich vollzogen hat.

Nun wollen wir, meine lieben Freunde, die Zeit, die uns hier für Vorträge innerhalb dieses Goetheanums bleibt vor den Weihnachtswochen so gestalten, daß nun diejenigen, die hier in Dornach in der Erwartung leben können, daß die Weihnachtswoche kommt, möglichst viel in sich tragen können, was die anthroposophische Bewegung in die Herzen der Menschen hineinbringen kann. So daß auch wirklich gerade diejenigen, die nunmehr hier sitzen werden bis Weihnachten, in ihren Gedanken etwas zu sagen haben werden gerade über das, was

Jetzt - ich möchte sagen - in letzter Stunde noch geschehen kann.

Nicht daß ich etwa über die internationale Anthroposophische Gesellschaft werde sprechen, das wird in ein paar Stunden in der Verdammlung selber erledigt werden können; aber ich werde nun doch versuchen, diese Betrachtungen so anzulegen, daß sie auch für die Stimmung, die dann sein soll, etwas abgeben können. Und so werde ich,
meine lieben Freunde, dasjenige, was ich schon in den letzten Wochen
hier ausgeführt habe, von einem andern Ausgangspunkte aus zu erreichen suchen, werde heute einmal damit beginnen, vom Seelenleben des
Menschen selber aus zu einem Durchschauen der Weltengeheimnisse vor
Ihnen zu gelangen.

Gehen wir zunächst heute von etwas möglichst Einfachen aus. Betrachten wir das Seelenleben des Menschen, wie es sich darstellt, wenn der Mensch etwas weiter die innere Selbstbesinnung treibt, als bis zu dem Punkte, den ich vorzugsweise im Auge hatte, als ich die Artikel im Goetheanum über das Seelenleben geschrieben habe. Wollen wir also jetzt in den Betrachtungen etwas weiter nach dem Seelenleben nach innen gehen, als das im "Goetheanum" der Fall war. Dafür ist eben das, was im "Goetheanum" in diesen vier Artikeln über das Seelenleben steht, eine Art Introduktion, eine Vorbereitung zu den, was wir nun betrachten wollen.

Wenn wir Selbstbesinnung in einer zunächst großen umfassenden Weise üben, so kommen wir ja darauf, wie in einer gewissen Weise
dieses Seelenleben sich steigern kann. Be beginnt ja damit, daß
wir die äußere Welt auf uns wirken lassen - wir tun das von Kindheit
auf - und daß wir dann das, was die äußere Welt in uns wirkt, zu
Gedanken machen. Dadurch sind wir ja eigentlich Menschen, Am
meine lieben Freunde, daß wir das, was die äußere Welt in uns wirkt,

In unseren Gedanken weiterleben lassen, in unseren Gedanken uns innerlich vergegenwärtigen, eine Welt der Vorstellungen schaffend, die in einer gewissen Weise spiegelt dasjenige, was von außen auf uns Eindruck macht. Wir tun vielleicht dem Seelemleben selbst nichts besonders Gutes, wenn wir gerade darüber uns viele Gedanken machen, wie die Außenwelt sich in unserer Seele spiegelt. Da kommen wir ja doch zu nichts anderem, als, ich möchte sagen, zu einem abgeschatteten Bilde der Vorstellungswelt in unserem Innern selber. Wir üben doch bessere Selbstbesinnung, wenn wir sozusagen mehr auf das Kraftnoment sehen, so das wir versuchen, auch einmal une selbst auszuleben im Gedankenelemente, ohne daß wir auf die Außenwelt schauen. daß wir weiter verfolgen in Gedanken das jenige, was als Eindrücke der Außenwelt vor uns gewesen ist. Der eine Mensch kommt dabei, je nachdem er veranlagt ist, mehr in ein abstraktes Denken hinein. Er bildet Weltensysteme aus oder auch er macht sich Schemen über alles mögliche in der Welt u. dergl.. Der andere Mensch folgt dabei, indem er über die Dinge, die auf ihn Bindruck gemacht haben, nachdenkt und dann die Gedanken weiter ausspinnt, vielleicht mehr irgend welchen Phantasievorstellungen.

Wir wollen darauf, wie nach dem Temperament, nach dem Charakter, bach der sonstigen Veranlagung des Menschen dieses Denken im Innern ohne äußere Eindrücke verläuft, nicht weiter eingehen, aber wir wollen uns bewußt machen, daß es doch für uns etwas Besonderes ist, wenn wir uns in bezug auf unsere Sinne zurückziehen von der Außenwelt und in unseren Gedanken, in unseren Vorstellungen einmal leben, sie weiter ausspinnend, vielleicht auch manchmal nur nach der Richtung der Möglichkeit.

Manche Menachen halten das ja für unnötzig, nach der Richtung

der Moglichkeiten z. B. das Dasein im Gedanken weiter auszubilden. Es wird ja auch heute noch in dieser schweren Zeit einem öfter begegnen, das man sieht, wie Leute, die sich den ganzen Tag damit beschäftigt haben, in ihrem Geschäft zu sein, allerlei, was selbstverständlich für die Welt notwendig ist, verrichtet zu haben, daß solche Leute dann sich zusammen setzen in kleinen Gruppen bei Kartenspiel, Dominospiel oder was es halt an ähnlichen Dingen gibt, um, wie man ja sehr häufig sagt, die Zeit zu vertreiben. Es wird aber nicht sehr häufig vorkommen, daß sich Leute in ähnlichen Gruppen zusammen setzen und z. B. ihre Gedanken darüber austauschen, was alles aus denselben Dingen, die bei Tag geschehen sind, in denen man drinnen gesteckt hat, hatte herauskommen können, wenn das oder jenes etwas anders gewesen ware. Dabei würden sich die Menschen nicht so amusieren, wie beim Kartenspiel; aber es ware ein Fortspinnen in Gedanken. Und wenn man sich dabei nur genug gesunden Sinn für die Wirklichkeit bewahrt, dann braucht ein solches Fortschwingen in Gedanken eben durchaus nichts Phantastisches zu werden.

Dieses Leben in Gedanken, das führt ja zuletzt zu dem,
was Ihnen entgegentritt, wenn Sie in der richtigen Weise die "Philosophie der Freiheit" lesen wollen. Wenn Sie in der richtigen
Weise die "Philosophie der Freiheit" lesen wollen, so müssen Sie
dieses Gefühl eben kennen, in Gedanken zu leben. Die "Philosophie
der Freiheit" ist ganz etwas, was aus der Wirklichkeit heraus erlebt
ist; aber zu gleicher Zeit ist sie etwas, was ganz und gar eben aus
dem wirklichen Denken hervorgegangen ist. Und daher sehen Sie eine
gerade
Grundempfindung in dieser "Philosophie der Freiheit". Diese "Philosophie der Freiheit", ich habe sie koncipiert in den SOer Jahren,
niedergeschrieben in dem Beginn der 90er Jahre, und ich darf eigentlich sagen, bei denjenigen Menschen, die dazumal eigentlich sogar

die Aufgabe gehabt hätten, den Grundnerv dieser "Philosophie der Freiheit" irgendwie wenigstens ins Auge zu fassen, fand ich mit dieser "Philosophie der Freiheit" überall Unverständnis. Und das liegt an einem bestimmten Punkte. Das liegt an Folgendem: Die Menschen, auch die sog. denkenden Menschen der Gegenwart, kommen mit ihrem Denken eigentlich nur dazu, in ihm ein Abbild der sinnlichen Außenwelt zu erleben. Und dann sagen sie: vielleicht könnte einem in dem Denken auch etwas von einer überphysischen Welt kommen; aber es müßte dann das auch so sein: geradeso, wie der Stuhl, wie der Tisch draußen ist und von dem Denken vorausgesetzt wird, daß es drinnen ist — so müßte man dieses Denken, das da drinnen ist, auch auf irgend eine Weise so erleben können ein außerhalb des Menschen zu erfassendes Uebersinnliches, wie der Tisch und der Stuhl außerhalb sind und erlebt werden. So ungefähr dachte sich Eduard von Hartmann die Aufgabe des Denkens.

Nun trat ihm gegenüber dieses Buch, die "Philosophie der Freiheit". Da ist das Denken so erlebt, daß innerhalb des Denk-Erlebnisses man dazu kommt, gar nicht anders vorstellen zu können, als:
Wenn du im Denken richtig drinnen lebst, lebst du, wenn auch zunächst auf eine unbestimmte Weise, im Weltenall. Dieses Verbundensein im innersten Denk-Erlebnis mit den Weltgeheimnissen, das ist ja der Grundnerv der "Philosophie der Freiheit". Und deshalb steht darinnen der Satz: In dem Denken ergreift man das Weltgeheimnis an einem Zipfel.

daß man gar nicht anders kann, wenn man das Denken wirklich erlebt;)
daß man sich nicht mehr außer dem Weltgeheimnis fühlt, sondern im
Weltgeheimnis drinnen, daß man sich nicht mehr außerhalb des Göttlichen fühlt, sondern im Göttlichen. Erfaßt man das Denken in sich,

so erfaßt man das Göttliche in sich.

Diesen Punkt konnte man nicht erfassen. Denn erfaßt man ihn wirklich, meine lieben Freunde, hat man sich Mühe gegeben, das Denk-Erlebnis zu haben, dann steht man eben nicht mehr in der Welt drinnen, in der man vorher drinnen gestanden hat, sondern man steht in der ätherischen Welt drinnen. Man steht in einer Welt drinnen, von der man weiß, sie ist nicht von da und dort im physischen Erdenraum bedingt, sondern sie ist bedingt von der ganzen Weltensphäre. Man steht in der ätherischen Weltensphäre drinnen. Man kamn nicht mehr zweißeln an der Gesetzmäßigkeit der Weltenäthersphäre, wenn man das Denken so erfaßt hat, wie es in der "Philosophie der Freiheit" erfaßt ist. So daß da erreicht ist dasjenige, was man ätherisches Erleben nennen kann. Daher wird es einem so, wenn man in dieses Erleben hineinkommt, daß man einen eigentümlichen Schritt in seinem ganzen Leben macht.

Ich möchte diesen Schritt so charakterisieren: Wenn man im gewöhnlichen Bewußtsein denkt, denkt man, wenn man hier in diesem
Raume ist, selbstverständlich Tische, Stühle, Menschen usw.; man
denkt vielleicht auch noch etwas anderes, aber man denkt die Dinge,
die außerhalb sind. Also sagen wir, es sind ja verschiedene Dinge
außerhalb. Man umfaßt gewissermaßen mit seinem Denken von dem Mit-

telpunkt seines Wesens aus diese Dinge
(s. Zeichnung rot mit weiß). Dessen ist
sich ja jeder Mensch bewußt, er will mit
seinem Denken die Dinge der Welt umfassen.
Kommt man aber dazu, dieses eben charakterisierte Denk-Erlebnis zu haben, dann ergreift man nicht die Welt. Man hockt auch,

möchte ich sagen, nicht in seinem Ichpunkte so drinnen, sondern es

passiert etwas ganz anderes. Man bekommt das Gefühl, das ganz richtige Gefühlserlebnis, daß man mit seinem Denken, das eigentlich nicht an irgend einem Orte ist, nach dem Innern alles erfaßt. Man fühlt, man tastet den inneren Menschen ab (rot). So wie man mit dem gewöhnlichen Denken - ich möchte sagen - die geistigen Fühlfäden nach außen streckt, so streckt man mit seinem Denken, mit diesem Denken, das in sich selbst sich erlebt, fortwährend sich in sich selber hinein. Man wird Objekt, man wird sich Gegenstand.

Das ist eben ein sehr wichtiges Erlebnis, das man haben kann, daß man weiß, du hast früher immer die Welt erfaßt, jetzt mußt du, indem du das Denkerlebnis hast, dich selbst erfassen. Da ergibt sich im Laufe dieses recht starken, sich selbst Erfassens, daß man die Haut sprengt.

Und ebenso, wie man sich innerlich erfaßt, so erfaßt man von innen aus eben den ganzen Weltenäther, nicht in seinen Einzelheiten selbstverständlich, aber man bekommt zur Gewißheit, dieser Aether ist ausgebreitet über die Weltensphäre, in der man drinnen ist, in der man zugleich drinnen ist mit Sternen, Sonne und Mond usw..

Seelenleben entwickeln kann, das ist, wenn er nicht in den Gedanken, die von außen angeregt sind, zunächst so fortspinnt und fertlebt, sondern wenn er sich seinen Erinnerungen überläßt. Wenn der Mensch sich seinen Erinnerungen überläßt und das wirklich innerlich macht, so ergibt das wiederum ein ganz bestimmtes Erlebnis. Das Denk-Erlebnis, das ich eben geschildert habe, das führt einen eigentlich zunächst auf sich selbst. Man erfaßt sich selbst. Und man hat eine gewisse Befriedigung in diesem sich selbst Erfassen. Wenn man zu dem Erleben in der Erinnerung übergeht, dann wird es zuletzt, wenn man recht innerlich dabei vorgeht, doch so, daß einem das

pichtigste Gefühlsergebnis nicht das ist, an sich heranzukommen. Das ist es einem beim Denken. Deshalb findet man im Verlaufe dieses Denkens die Freiheit, die ganz von dem Persönlichen des Menschen abhängt. Und deshalb muß eine Freiheits-Philosophie ausgehen von dem Denk-Erlebnis. Denn durch das Denk-Erlebnis kommt der Mensch an sich selber heran, findet sich als freie Persönlichkeit. So ist es nicht mit dem Erinnerungserlebnis. Mit dem Erinnerungserlebnis ist es so, daß man zuletzt, wenn man es ganz ernst zu nehmen vermag, wenn man sich ganz hineinzuversetzen vermag, dazu kommt, das Gefühl zu haben, sich eigentlich loszuwerden, wegzukommen von sich. Deshalb sind diejenigen Erinnerungen, die einem die Gegenwart vergessen lassen, die allerbefriedigendsten. Ich will nicht i sagen, daß sie immer die besten sind, aber sie sind in vielen Fällen die befriedigendsten.

Man bekommt so recht einen Begriff von dem Werte des Erinnerns, wenn man auch Erinnerungen haben kann, die einen in die Welt tragen, trotzdem man mit der Gegenwart voll und ganz unzufrieden sein könnte, aus der Gegenwart eigentlich heraus will. Wenn man solche Erinnerungen entwickeln kann, daß man sich gesteigert in seinem Lebensgefühl empfindet, indem man sich seinen Erinnerungen hingibt, so gibt das, ich möchte sagen, als Gefühl eine Vorbereitung zu dem, was die Erinnerung werden kann, wenn sie noch viel realer wird.

Sehen Sie, die Erinnerung kann real werden dadurch, daß sie mit möglichster Realität etwas an sich heranbringt, was Sie vor Jahren oder Jahrzehnten tatsächlich erlebt haben. Ich will es nur, wie es ist, ausdrücken. Nehmen Sie einmal an, Sie gehen an Ihre alten Habseligkeiten und versuchen, sagen wir, Briefe, die Sie in irgend einer Angelegenheit zusammenhängend geschrieben haben, hervorzusuchen. Sie legen diese Briefe vor sich hin und tage leben sich

an Hand dieser Briefe in die Vergangenheit hinein. Oder viel besser noch ist es, Sie nehmen nicht Briefe, die Sie selber geschrieben haben, oder die Ihnen andere geschrieben haben, denn da kommt immer noch zu viel Subjektives hinein; noch besser ist es, wenn Sie imstande sind, z. B. Thre alten Schulbücher zu nehmen und in diese alten Schulbücher so hineinzugucken, wie Sie dazumal hineingeguckt haben, als Sie eben wirklich noch als Penäler über diesen Schulbüchern saßen, wenn Sie also tatsächlich in Ihr Leben etwas heraufbringen, was einmal war. Das ist nämlich ganz merkwürdig. Wenn Sie so etwas ausführen, so ändern Sie nämlich Ihre ganze Seelenstinmung, wie diese Seelenstimmung in der Gegenwart ist. Es ist sehr merkwürdig. Sie müssen nur in dieser Beziehung ein klein wenig erfinderisch sein. Es kann alles dazu dienen. Vielleicht findet eine Dame irgendwo in einer Ecke irgend ein Kleid, das sie vor 20 Jahren getragen hat, oder irgend etwas Aehnliches, und sie zieht sich das an und versetzt sich dadurch ganz in die Lage, in der sie dazumal war; also irgend etwas, was die Vergangenheit in möglichster Realität hereinbringt in die Gegenwart. Dadurch kommen Sie dazu, das gegenwartige Erleben stark von sich abzusondern.

Wenn man mit dem gewöhnlichen Bewußtsein erlebt, so steht man sich ja eigentlich in dem Erleben zu nahe, um es zu etwas zu bringen, möchte ich sagen. Man muß sich ferner stehen können. Nun, der Mensch steht sich ferner, wenn er schläft, als wenn er wacht. Denn da ist er mit seinem Ich und mit seinem astralischen Leib aus dem physischen Leib und aus dem Aetherleib heraußen. Diesem astralischen Leib, der außerhalb des physischen Leibes im Schlafe ist, dem kommen Sie nahe, wenn Sie so real, wie ich es geschildert habe, vergangene Erlebnisse in die Gegenwart heraufrufen.

Nun werden Sie zunächst das gar nicht glauben, weil Sie

einer so unbedeutenden Sache, wie dem Regemachen von vergangenen Erlebnissen, meinetwillen mit einem alten Kleide, eine so starke Wirkung nicht zuschreiben. Aber es handelt sich wirklich darum, daß man in diesen Dingen einmal eine Probe macht. Und wenn Sie die Probe machen, und Sie wirklich Alterlebtes in die Gegenwart heraufzaubern, so daß Sie darinnen leben und die Gegenwart ganz vergessen können, so werden Sie sehen, daß Sie Ihrem Astralleibe, Ihrem schlafenden Astralleibe nahekommen.

Wenn Sie aber das in der Weise erwarten, das Sie nun nur so hinzuschauen brauchen, nach rechts oder links, und da sine Rebelgestalt als Ihren astralischen Leib sehen, dann werden Sie sich tauschen; so gehen die Sachen nicht vor sich. Sie müssen achtgeben auf das, was wirklich eintritt. Etwas, was wirklich eintritt in einem solchen Fall, das wird z. B. sein, daß Sie nach und nach durch solche Erlebnisse die Morgenröte ganz anders sehen, als Sie sie vorher gesehen haben, daß Sie einen Sonnen-Aufgang ganz anders empfinden, als Sie ihn vorher empfunden haben. Sie werden nach und nach auf diesem Wege dazu kommen, die Wärme der Morgenröte als etwas zu empfinden, was ankündigend ist, was gewissermaßen eine prophetische, eine naturhaft prophetische Kraft in sich hat. Sie werden beginnen, die Morgenröte als etwas geistig Kraftvolles zu empfinden, und Sie werden einen innerlichen Sinn mit diesem prophetisch Kraftvollen verbinden können, so daß Sie, was Sie zuerst als eine Illusion ansehen mögen, die Empfindung bekommen: die Morgenröte hat etwas mit Ihnen selbst Verwandtes. Sie werden sich gerade durch solche Brlebnisse, wie ich sie geschildert habe, in den Stand versetzen können zu empfinden, wenn Sie die Morgenröte schauen: Ja, diese Morgenröte läßt mich ja nicht allein. Sie ist nicht bloß

dort, und ich bin nicht bloß da. Ich bin innig verbunden mit dieser Morgenröte. Sie ist eine Gemütseigenschaft von mir. Ich bin in diesem Momente selber Morgenröte. Und wenn Sie sich so mit der Morgenröte verbunden haben, daß Sie gewissermaßen selber das farbige Aufstrahlen und Aufglänzen, das sich Herausentwickeln der Sonne aus dem farbigen Aufstrahlen und Aufglänzen so erleben, daß in Ihrem Herzen eine Sonne aus Morgenröte in lebendiger Impfindung hervorgeht, dann, meine lieben Freunde, bekommen Sie auch die Vorstellung, daß Sie mit der Sonne über das Himmelsgewölbe ziehen, daß die Sonne Sie nicht allein läßt, daß die Sonne nicht dort ist und Sie da, sondern daß sich Ihr Basein in einer gewissen Weise bis zum Sonnendasein hin erstreckt, daß Sie mit dem Lichte den Tag hindurch wandeln.

Wenn Sie aber diese Empfindung entwickeln, die man wie gesagt, nicht aus dem Denken heraus, denn da kommt man an den Menschen heran - die man aber aus der Erinnerung heraus auf die angedeutete Weise entwickeln kann, wenn Sie diese Erlebniese aus der Brinnerung heraus, besser gesagt aus der Braft der Brinnerung heraus entwickeln, dann beginnen die Dinge, die Sie sonst mit Ihren physischen Sinnen wahrgenommen haben, ein anderes Antlitz zu haben, die Dinge beginnen geistig-seelisch durchsichtig zu werden. Es ist so, daß, wenn man nur einmal die Empfindung erlangt hat, mit der Sonne zu gehen, in der Morgenröte die Kraft zu gewinnen, um mit der Sonne zu gehen, daß man dann alle Blumen auf der Wiese anders sieht. Die Blüten bleiben nicht dabei stehen, einem ihre gelben oder roten Far-Den zu zeigen, die an ihrer Oberfläche sind, sondern die Blüten beginnen zu sprechen, auf geistige Art zu unserer Seele zu sprechen. Die Blüte wird durchsichtig. Innerlich regt sich ein Geistiges der Pflanze, und das Blühen wird etwas wie ein Sprechen. Und man verbindet in dieser Weise tatsächlich seine Seele dann auch mit dem Bußeren Naturdasein. Und man bekommt auf diese Weise den Eindruck, daß hinter diesem Naturdasein etwas ist, daß das Licht, mit dem man sich verbunden hat, von geistigen Wesenheiten getragen ist. Und man erkennt in diesen geistigen Wesenheiten nach und nach die Züge dessen, was geschildert wird von Anthroposophie.

Nehmen wir jetzt die zwei Stappen von Empfindungen zusammen, die ich geschildert habe. Nehmen wir die erste Empfindung, die man durch das Denken als inneres Erlebnis haben kann, dann wird es durch dieses Denk-Erlebnis weit, es hört ganz auf das Gefühl, im engen Raume dazustehen. Das Erleben des Menschen wird weit. Man fühlt ganz bestiemt: in unserem Innern ist ein Punkt, der in die ganze Welt hinausgeht, der von derselben Substanz ist, wie die ganze Welt. Han fühlt sich eins mit der ganzen Welt, mit dem Aetherischen der Welt. Aber man fühlt auch: Wenn man hier auf der Erde steht, da wird einem der Fuß, das Bein. von der Schwerkraft der Erde hinunter-

ganzen Menschen an diese Erde gebunden.

In dem Momente, wo man dieses Denk-Erlebnis hat, fühlt man nicht mehr das Verbundensein mit der Erde, sondern man fühlt
sich abhängig von den Weiten der Weltensphäre. Alles kommt von den Weiten herein (Pfeile), nicht von unten herauf, gewissermaßen vom Mittelpunkt der Erde nach

gezogen. Man fühlt, man ist mit seinem.

aufwärts, sondern alles kommt von den Weiten herein. Und man fühlt schon am Menschen: es muß, gerade wenn man den Menschen verstehen will, auch dieses Gefühl des von den Weiten Hereinkommens das sein.

Das erstreckt sich eben bis in die Arfassung der Menschen-

gestalt. Wenn ich bildhauerisch oder malerisch die Menschengestalt erfassen will, so kann ich eigentlich nur diesen unteren Teil der Menschengestalt so erfassen, daß ich ihn mir gebildet denke, hervorgehend aus dem RäumlichInneren, aus dem Körperhaft-Inneren des Menschen. Ich werde nicht den rechten Geist in die

Sache hineinbringen, wenn ich nun nicht in der

Lage bin, den oberen Teil so zu machen, daß ich ihn mir von außen herangetragen denke. Das alles ist von innen nach außen (s. Pfeile). Das aber (s. Zeichnung) ist von außen nach innen. Unsere Stirne.

unser Oberkopf ist eigentlich immer daraufgesetzt.

Wer mit künstlerischem Verständnis die Malereien
in der kleinen Kuppel gesehen hat in dem zugrunde
gegangenen Goetheanum, der wird immer gesehen haben,
wie dies überall durchgeführt war: das untere Antlitz gewissermaßen als etwas vom Menschen HerausgeJachsenes, das Obere des Kopfes etwas von dem Kos-

hat, war das besonders rege. Sie werden niemals eine wirkliche griechische plastische Kopfform verstehen, ohne daß Sie diese Empfindung in sie hineinzulegen verstehen, denn die Griechen haben aus solchen Empfindungen heraus geschaffen.

Und so fühlt man sich eben wie verbunden mit dem Umkreis im Denk-Erlebnis.

Und nun könnte man glauben, das setzte sich einfach fort.

Van käme eben noch weiter hinaus, wenn man nun weitergeht vom DenkErlebnis bis zum Erinnerungs-Erlebnis. Das ist aber nicht so, sondern es ist anders. Wenn Sie dieses Denk-Erlebnis wirklich in sich
entwickeln, haben Sie ja durch das Denk-Erlebnis zuletzt den Ein-

druck der dritten Hierarchie, Angeloi, Archangeloi, Archai. So wie die sich in der Schwere in der Verarbeitung der Hahrungsmittel durch die Verdauung usw. das menschliche körperliche Erlebnis hier auf Erden vorstellen können, so können Sie sich die Bedingungen, unter denen die Wesen der dritten Hierarchie leben, vorstellen, wenn Sie durch dieses Denk-Erlebnis, statt daß Sie auf der Erde herungehen, sich getragen fühlen von Kräften, die da aus dem Weltenende an Sie herankommen.

Nun, wenn man aber vom Denk-Erlebnis zum Erinnerungs-Erlebnis übergeht, so ist es nicht so - wenn das hier das Weltensphären-Ende

(rot) ware - daß man nun etwa bis zu

dem hin erleben kann. Man kann ein

solches Weltenende, wenn man in die

Wirklichkeit dieses Denk-Erlebnisses

eintritt, erreichen - dann kommt man

aber nicht noch weiter hinaus, sondern

dann stellt eich die Sache anders dar.

Dann ist z. B. hier irgend ein Gegen-



stand, ein Kristall, eine Blume, ein Tier; geht man vom Denk-Erlebnis zu dem über, was einem das Erinnerungs-Erlebnis alles bringen kann, dann schaut man in dieses Ding hinein. Der Blick, der bis zu den Weltenweiten gegangen ist, wenn er sich fortsetzt durch das Erinnerungs-Erlebnis, sieht in die Dinge hinein. Also nicht, daß sie noch weiter hinausdringen in unbestimmte abstrakte Weiten, sondern der fortgesetzte Blick, der sieht in die Dinge hinein. Er sieht das Geistige in allen Dingen. Er sieht z. B. im Lichte die wirkenden geistigen Wesenheiten des Lichtes usw. Er sieht in der Finsternis die in der Finsternis wirksamen geistigen Wesenheiten. So daß wir sagen können: Das Erinnerungs-Erlebnis, das führt in die

zweite Hierarchie hinein (a. Schema).

Und nun gibt es ja allerdings etwas im menschlichen Seelenleben, was über die Erinnerung hinausgeht. Machen wir uns das einmal klar, was über die Erinnerungen hinausgeht. Sehen Sie, die Erinnerung gibt unserer Seele die Färbung. Man kann ganz genau wissen, wenn man an einen Menschen kommt, der alles abfällig beurteilt, der über alles, was man zu ihm spricht, seine saure Atmosphäre gießt, der, wenn man ihm etwas recht Schönes erzählt, daneben etwas Häßliches selber erzählt, usw. – man kann ganz genau wissen, wie bei ihm ist das zusammenhängend mit seiner Erinnerung. Die Erinnerung gibt der Beele die Färbung.

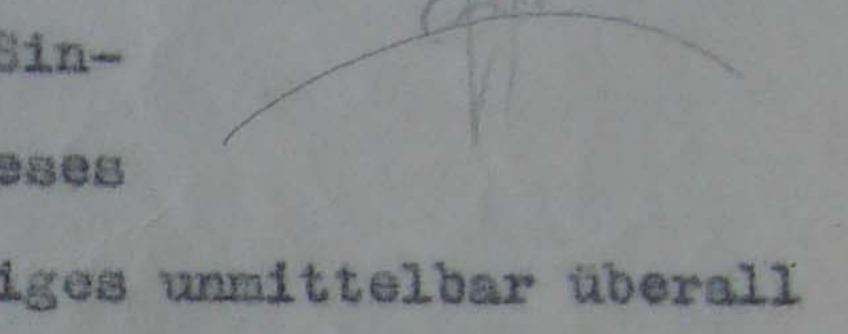
Wir treten dem einen Menschen entgegen - er bietet uns immer nur ironisch herabgezogene kundwinkel dar, besonders wenn wir zu ihm etwas sagen. Oder er zieht die Stirne in krause Falten, oder er hacht ein tragisches Gesicht. Oder aber er blickt uns freundlich m, so das wir Erhebung haben in dem, was er nicht blos uns sagt, sondern une blickt. Ja, sehen Sie, es ist interessant, einmal mit einem einzigen Blick bei irgend einer wichtigen Darstellung im Verlaufe eines Vortrages alle Gesichter zu sehen, die Mundwinkel zu sehen bei irgend etwas, die Stirnen sich anzuschauen, die Starrheit manches Gesichtes, die Beweglichkeit manches Gesichtes usw.. Da drückt sich nicht bloß dasjenige aus, was Erinnerung in der Seele geblieben ist, und der Seele eine bestimmte Farben-Nüance gegeben hat, sondern da drückt sich aus, was von der Erinnerung aus in Physiognomie, in Gesten-Usancen, in die ganze Attitude des Menschen übergegangen ist. Nun ja, es ist auch so, wenn bei einem Menschen michts übergeht, wenn er ein Gesicht zeigt, das gar nichts aufgenommen hat von dem, was an Leiden und Schmerzen und Freuden durch sein Leben gegangen ist. Das ist auch charakteristisch; wenn sein Gewenn sein Gesicht in den tiefen Furchen die Tragik des Lebens, den Ernst des Lebens oder auch wohl manche Befriedigungen des Lebens ausdrückt. Da geht das, was sonst seelisch-geistig bleibt als Ergebnis der Erinnerungskraft, in die Gestaltung des Physischen über. Und es geht so stark über, daß der Mensch ja später tatsächlich dadurch nach außen hin seine Geste, seine Physiognomie hat, nach innen hin sein Temperament. Denn wir haben nicht immer im Alter dasselbe Temperament, wie wir es als Kind hatten. Das Temperament des Alters ist vielfach ein Ergebnis dessen, was wir im Leben durchgemacht haben, und was innerlich seelisch Erinnerung geworden ist.

Was da so in den Menschen innerlich hineingeht, das
kann nun wiederum, obwohl dies jetzt schwieriger ist, in die Realität herübergetragen werden. Es ist noch verhältnismäßig leicht,
irgend etwas vor unseren Seelenblick zu bringen, was wir in der
Kindheit oder sonst vor Jahren durchgemacht haben, um gewissermaßen
die Erinnerung zu realisieren. Es ist aber schwerer schon, sich
z. B. in das Temperament seiner Kindheit oder überhaupt in sein
früheres Temperament hineinzuversetzen. Aber die Realisierung gerade einer solchen Uebung kann ungeheuer Bedeutsames für den Menschen bringen. Und da ist eigentlich mehr erreicht, wenn wir das
innerlich in der Seele vertieft machen können, als wenn wir es äusserlich machen.

Es wird ja schon etwas im Menschen erreicht, wenn er - sagen wir - 40, 50 jährig (natürlich in solchen Grenzen, wie es eben bei diesen Dingen notwendig ist) äußerlich seine Kinderspiele treibt, springt, wie er als Kind gesprungen ist usw., wenn er versucht, wiederum solch ein Gesicht zu machen, wie er es machte, wenn ihm die Tante einen Bonbon gegeben hat als er 8 jährig war u. dergl..

pieses bis in die Geste, bis in die Attitude hinein Sich-Zurückversetzen, das bringt wiederum etwas in unser Leben hinein, was nun
ganz und gar uns zu der Empfindung bringt: die Außenwelt ist die
Innenwelt, und die Innenwelt ist die Außenwelt.

Wir kommen dann mit unserem ganzen Sein in die Blume hinein und haben dann dasjenige, was ich nun zu dem Denkerlebnis und Erinnerungserlebnis hinzu das "Gesten-Erlebnis" im besten Sinne des Wortes nennen möchte. Und durch dieses



kommen wir zu einer Vorstellung, wie Geistiges unmittelbar überall im Physischen wirkt.

Sie können nicht innerlich mit vollem Bewußtsein ergreifen, wie Sie meinetwillen vor 20 Jahren sich verhalten haben in der Geste bei irgend einem äußeren Anlasse, ohne daß Sie, wenn Sie die Sache wirklich innerlich tief und ernst und energisch nehmen, auch dazu kommen, nun die Gemeinschaft des Geistigen und Physischen in allen Dingen aufzufassen. Dann sind Sie aber bei dem Erleben der ersten Rierarchie angekommen (s. Schema).

Das Erinnerungs-Erlebnis läßt uns selbst Morgenröte werden, wenn wir der Morgenröte gegenüberstehen. Es läßt uns alle Wärme der Morgenröte fühlen, innerlich erleben. Wenn man aber aufsteigt zu dem Gesten-Erlebnis, dann wird dasjenige, was in der Morgenröte uns entgegentritt, sich vereinigen mit allem, was überhaupt Farbiges, Tonendes im Objektiven uns erleben läßt.

Wenn wir die Gegenstände, die durch die Sonne beleuchtet sind, und die um uns herum sind, einfach ansehen, sehen wir sie eben so, wie sie sich darstellen können: im Lichte. So sehen wir nicht die Morgenröte, namentlich wenn wir nach und nach vom Erinnerungs-Erlebnis zum Gesten-Erlebnis übergehen, da löst sich von allem mate-

iellen Sein dasjenige, was das Farben-Erlebnis ist. Das Farbenrlebnia wird lebendig, wird seelisch, wird geistig, verläßt den num, in dem die äußere physische Morgenröte uns erscheint. Und s beginnt die Morgenröte uns zu sprechen von dem Geheimnis des Zuammenhanges der Sonne mit der Erde. Und wir erfahren, wie die Ween der ersten Hierarchie wirken. Wir lernen erkennen, wenn wir och den Blick hinrichten auf die Morgenröte, wenn sie uns fast noch erscheint, wie vorher bei dem bloßen Erinnerungs-Erlebnis, wir rfahren, wie die Throne Sindt. Und dann löst sich die Morgenröte nf. Das Farbige wird lebendig, wird seelisch, wird geistig, wird esen, spricht uns davon, wie das Verhältnis der Sonne zur Erde ist, ie es einstmals in der alten Sonnenzeit gewesen ist, spricht uns o. daß wir erfahren, was Cherubine sind. Und dann, wenn wir entasiasmiert und ehrfurchtsvoll hingerissen von dieser zweifachen ffenbarung der Morgenröte, von der Thronen-Offenbarung und der herubime-Offenbarung, in der Seele weiterleben, dann dringt uns in nser eigenes Inneres herein aus dieser lebendig wesenhaft gewordeen Morgonröte dasjenige, was das Wesen der Seraphime ausmacht.

Nun, alles das, was ich Ihnen heute geschildert habe, habe ich bnen geschildert, um Ihnen damit anzudeuten, wie durch das einfache erfolgen des Seelischen vom Denken, bis zur gedankenvollen, seelenurchdrungenen Geste, der Mensch in sich auch Empfindungen - es sind unächst nur Empfindungen - über die geistigen Untergründe der Welt rwerben kann bis hinauf zu der Sphäre der Seraphime.

Das wollte ich heute nur als eine Art von Einleitung vorausschikten den Betrachtungen, die uns dann vom Seelenleben in die Weiten
tes geistigen Kosmos hinausführen sollen.

Durchgesehen von ADOLF ARENSON
CAN STATT

Denk-Erlebnis: 3. Hierarchie. Erinnerungs-Erlebnis: 2. Hierarchie.

Gesten-Erlebnis: 1. Hierarchie.

444