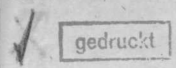
Goetheanum Dornach/Schweiz



Manuskript.
Nicht durchgesehen.
Vervielfältigen, Abschreiben,
Weitergeben nicht gestattet.

Für die Angehörigen der Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft. --

Second International Summer School, Torquay
promoted by the Anthroposophical Society in Great Britain.

"An Explanation of the True and the False in Spiritual Investigation".

IV.

Vortrag

von

Dr. Rudolf Steiner, gehalten am 14. August 1924 in Torquay.

Meine sehr verehrten Damen und Herren:

Von der Form und der Substantialität der eigentlichen Metallität des Mineralischen habe ich gesprochen, insofern diese Dinge Bezug haben, wenn sie an den Menschen herantreten, auf seine Bewusstseinszustände. Bevor ich die Betrachtung, die sich auf einige Metallsubstanzen ausdehnen muss, werde fortsetzen können, muss ich eine bestimmte Bemerkung einflechten.

Man könnte nun leicht glauben, dass in dem, was ich gesagt habe, eine Empfehlung läge, Bewusstseinszustände, die abweichen von dem gewöhnlichen menschlichen Bewusstseinszustand des heutigen alltäglichen Lebens, dadurch hervorzurufen, dass man sozusagen wie eine Art Rutu

K: iche Dobli

Gos

Nahrungsmittel sich diese Substanzen körperlich beibringt. Und wenn von den Methoden gesprochen wird, durch die man den Weg in die geistige Welt findet, und da gesprochen wird davon, welche innerliche Schulung, Trainierung intimer Art man durchzumachen hat, dann kommen die Menschen darauf, zu sagen: ja, ich möchte sehr gerne etwas wissen von anderen Welten, von anderen Bewusstseinszuständen, aber das ist so schwierig, diese Uebungen zu machen, die einem angeraten werden; das dauert so lange.

Dann beginnen wohl die Leute mit solchen Uebungen. Dann kommt das Leben, das Leben, das so veller Gewohnheiten ist, aus denen man nicht heraus möchte. Dann werden die Uebungen nach und nach etwas, was an innerlichem Enthusiasmus und innerlicher Intensität verliert. Die Sache verschwimmt so allmählich im seelischen Leben. Und dann kommen die Leute zu nichts, finden es ungeheuer unbequem, so seelisch üben zu sollen.

Hören sie dann, dass bestimmte - sagen wir - Metallitäten mit anderen Bewusstseinszuständen zusammenhängen, dann sagen die Menschen leicht: ja, das ist bequemer. Wenn ich z.B., i um einen Menschen nach dem Tede zu begleiten, bloss notwendig hätte, ein wenig Kupfer einzunehmen, warum soll ich nicht Kupfer einnehmen, um mir denjenigen Bewusstseinszustand zu verschaffen, der mir möglich macht, den Toten durch sein ganzes Seelenleben zu begleiten!

Die Sache wird noch verfänglicher, wenn nun die Menschen vernehmen, dass in alten Mysterien die Sache wirklich in einer gar nicht unähnlichen Weise getrieben worden ist, dass in alten Mysterien, allerdings unter der strengen, unaufhörlichen Aufsicht derjenigen, die
Initiaten weren, solche Dinge schon geübt worden sind. Wenn die Leute
auch noch das hören, dann sagen sie, warum sollten denn nicht diese
alten Methoden wiederum erneuert werden?

Aber man berücksichtigt dabei nicht, dass die Körper der Menschen

bis ins Innerste hinein eben etwas ganz anderes in alten Zeiten und heute sind. Was war denn in alten Zeiten, auch noch jenen chaldäischen Zeiten, von denen ich Ihnen gesprochen habe in diesen Tagen, was war denn bei den Menschen vor allen Dingen vorhanden, besser gesagt, nicht vorhanden?

Sehen Sie, es war unsere heutige Intellektualität nicht vorhanden. Die Menschen dachten nicht so von sich aus, wie wir heute denken, sondern die Menschen empfingen ihre Gedanken als Inspiration. Wie wir uns heute bewusst sind, dass wir das Rot der Rose nicht machen, sondern dass die Rose auf uns einen Eindruck macht, so waren sich die alten Menschen derüber klar, dass auch die Gedanken von den Dingen hereinkommen, herein-inspiriert sind. Und wax das war deshalb, weil die Körperlichkeit eine ganz andere war in jenen alten Zeiten. Bis in die Blutzusammensetzung hinein war die Körperlichkeit eine andere.

Und so konnte es kommen, meine verehrten Damen und Herren, dass in jenen alten Zeiten solche Metalle, wie diejenigen sind, von denen ich gesprochen habe, in einer ausserordentlich feinen, wir würden heute sagen, hombopathischen Hochpotenz den Leuten beigebracht worden sind, um die Uebungen der Seele zu unterstützen. Aber sehen Sie, der ganze Körper war dazumal ein anderer. Und nehmen wir nun an, solch ein Mensch in alten Zeiten, also in é jenen chaldaischen Zeiten, von denen ich gesprochen habe, solch ein Mensch habe ganz hochpotenziertes Kupfer bekommen, und dann die Anweisung, er solle, bevor er dieses Kupfer bekommt, - das war immer so - die Anweisung, er solle, befor er dieses Kupfer bekommt, bestimmte Seelenübungen machen. Solch ein Mensch musste sich ja nicht tagelang, sondern er musste sich jahrelang trainieren, bevor ihm das hochpotenzierte Kupfer verabreicht worden ist. Und dann, wenn ihm das verabreicht worden ist, dann hatte er, weil seine Körperlichkeit eine ganz andere war, dann hatte er durch die Trainierung fühlen gelernt, wie dieses fein verteilte, in ganz feiner, hoch-

potenzierter Substanz in ihm, in seinem Blute pulsierende Kupfer, wie dieses in den oberen Partien wirkte.

Er hatte gefunden, dass, wenn er nach dieser sorgfültigen Trainierung das Kupfer bekam, er innerlich erlebte, dass seine Worte, die er
aussprach, gewissermassen wärmer wurden, wärmer wurden dadurch, dass
er in seinem Kehlkopf und in den Nerven, die vom Kehlkopf nach dem
Gehirn gehen, selber warm wurde.

Nun, das beruhte darauf, dass der Mensch in jenen alten Zeiten eine feine Empfindlichkeit entwickeln konnte, wegen seiner anderen Körper-lichkeit, für dasjenige, was so in ihm vorging. Geben Sie in derselben Lage einem Menschen in der Gegenwart hochpotenziertes Kupfer, dann wirkt das auch. Natürlich wirkt es. Aber es bewirkt, dass er Kehlkopf-krank wird, und weiter zunächst nichts. Es bewirkt, das er kehlkopf-krank wird.

Diesen Unterschied zwischen der alten Organisation und der neueren Organisation des Menschen muss man eben kennen, dann wird man nicht mehr die Begierde und Sehnsucht entwickeln, wie es in alten Zeiten noch üblich war, ja, im Mittelalter noch vielfach geübt worden ist, durch äusseres Einnehmen sich in andere Bewusstseinszustände zu versetzen.

Schen Sie, heute ist der einzig richtige Weg der, dass der Mensch sich zunächst seelisch bekannt macht, wie ich es gestern beschrieben habe, mit der Natur, mit der Wesenheit des Kupfers, dass er sich eine feine Empfindung verschafft von der Farbe des Kupfers, von der Farbe des Kupfers, wie sie ist, wenn man das Kupfer irgendwie findet, von der Farbe des Kupfers, wie sie ist, wenn man es abschleift, dass er sich eine Empfindung verschafft, wie Kupfer im Kupfervitriol und der Säure drinnen wirkt usw. Wenn sich der Mensch in dieser Weise ein Gefühl verschafft, dann wirkt dieses Gefühl, über das er nun meditiert, auf das er sich konzentriert, das wirkt auf den neueren Menschen in der

richtigen Weise.

Nun können Sie sagen: ja, du hast aber dein Buch geschrieben "Wie erlangt man Erkenntnisse höherer Welten", das hier ins Englische übersetzt ist als "Initiation", und da steht gar nichts drinnen, dass man sich in dieser Weise ins Kupfer versetzen soll. Schön, es steht nicht drinnen. Aber es stehen andere Dinge drinnen. Vor allen Dingen, prinzipiell steht das schon, nur nicht gerade für das Kupfer, sondern für andere Dinge, in meinem Buche. Es wird da beschrieben, wie man sich in die Natur von Kristallen, von Pflanzen usw. versetzen soll. Diese elementaren Uebungen werden angegeben. Dann wird allerdings nicht gesagt, man solle die Natur des Kupfers kennen lernen, denn da müsste man nicht ein Buch, sondern eine Bibliothek schreiben; es ist aber auch nicht notwendig; sondern es werden da Uebungen gegeben, z.B. Uebungen im Selbstvertrauen, Uebungen auf Konzentration in Bezug auf ganz bestimmte Inhalte.

Ja, meine sehr verehrten Damen und Herren, die decken sich mit dem, was ich eben darstellte, der Natur des Kupfers. Man sagt nicht, man soll vor sich die Natur des Kupfers haben, sondern sagt : versuche einmal, irgend einen einfachen Inhalt zu nehmen und konzentriere dich auf diesen jeden Morgen und jeden Abend. Das heisst nämlich nur mit anderen Worten aussprechen, sich auf die Natur des Kupfers konzentrieren. Es wird nur als Seeleninhalt das gegeben, was man auch in Anlehnung an die Metallität geben könnte.

Sage ich jemandem: du sollst dich auf einen bestimmten Seeleninhalt, z.B. "Im Lichte strahlt Weisheit" jeden Morgen und jeden Abend
konzentrieren, dann wirkt es, wenn er das wirklich tut, in seiner Seele.
gesagt
Und es wirkt gerade so, als wenn ich ihm eegen hätte: lerne die Natur
des Kupfers nach allen Seiten kennen und konzentriere dich auf das
Kupfer. Nur ist das eine Mal vom Moralischen, das andere Mal vom rein
Physikalischen, Chemischen ausgegangen. Und es ist für denjenigen, der

nicht gerade Chemiker ist, viel besser, wenn er auf dem moralischen Wege in die geistige Welt hineinkommt.

So also sehen Sie, wie diese Dinge sich verhalten müssen, weil der Weg, den man gehen würde in die geistigen Welten in Anlehnung an die Wege, die in den alten Mysterien gemacht worden sind, für den heutigen modernen Menschen ganz falsch wären.

Der richtige Weg ist heute derjenige, der das äussere naturhaft Physikalische ersetzt auf eine mehr moralische seelische Art. Denn sehen Sie, alle Zusammenhänge des Menschen mit der Natur sind eben anders geworden unter dem Rinflusse der Entwickelung der menschlichen Körperlichkeit. Blutzusammensetzung, Gewebeflüssigkeit, Konstitution, sie sind ja alle heute anders, als bei dem Menschen des alten Chaldäa. Unser Körper ist ein anderer.

Der Anatom kann das nicht nachweisen. Erstens arbeitet der Anatom heute zumeist mit Leichen. Und wenn auch jüngst bei einer Naturforscherversammlung gesagt worden ist, um eine Art Notschrei in Bezug auf die Naturwissenschaft zu erlassen: gebt uns Leichen ! - die Anatomen finden, dass sie zu wenig Leichen haben, um alle Geheimnisse zu untersuchen - "Gebt uns Leichen!" - chaldsische Leichen wird es doch sehr schwer sein, sich zu verschaffen, um diese Dinge zu untersuchen! Die müssen schon auf geistigem Wege erforscht werden.

Also wir haben eine andere Körperlichkeit als die Aelteren. Und aus dem Grunde muss man etwas ganz Bestimmtes sagen. Wir können auch heute, meine verehrten Damen und Herren, hochpotenzierte Substanzen, Metallität z.B. herstellen. Aber warum tun wir das? Ja, sehen Sie, gerade die tiefere Binsicht in das Wesen der Natur, die gibt einem da die nötige Orientierung, Richtung. Wenn man den menschlichen Körper wirklich kennt, so weiss man, dass er durch alle die Metalle, die ich angeführt habe, Zinn, Kupfer, Blei usw., dass er durch alle diese Metalle verEndert wird. Und ich habe Ihnen ja die Veränderung zunächet durch die

Veränderung der Bewusstseinszustände angegeben.

Wun treten aber im menschlichen Körper auch im normalen Leben, wenn ich den philiströsen Ausdruck eben gebrauchen darf, im gewöhnlichen Leben Veränderungen auf. Sagen wir s.B., wir haben eine Veränderung in der Gegend, von der ich gestern gesagt habe, dass die Kupferwirkung ausstrahlt. Nun, solch eine Veränderung drückt sich aus in allerlei Störungen der Veränuungsorgane, in allerlei Störungen des Stoffwechsel-Gliedmassen-Wenschen, Störungen des jenigen Teiles des Menschen, der vorzugsweise mit dem Stoffwechsel, mit der Verdauung, mit der Verteilung der Nahrungsmittel im Körper zusammenhängt. (siehe Zeichnung, Extrablatt). Nun, jede solche Störung im menschlichen Organismus, die man eine Krankheit nennt, ist auch verbunden mit dem Hervorrufen eines anderes Bewusstseinszustandes. Sie müssen das nur in seiner vollen Tragweite ins Auge fassen.

Wenn Sie irgendwo ein krankes Organ haben, was bedeutet das? Nun, ich habe ja gestern gesagt, der Mensch hat seinen gewöhnlichen Bewusstseinszustand durch sein Herz in der Gegenwart im gewöhnlichen Ieben. Die anderen Glieder der menschlichen Organisation haben andere Zustände. Die kommen nur nicht herauf ine Bewusstsein. Die Gegend Ihres Kehlkopfes mit alledem, was vom Kehlkopf aus mit dem Gehirn zusammenhängt, hat den nächsten Bewusstseinszustand, den ich neben dem gewöhnlichen gestern beschrieben habe, fortwährend. Die Gegend hier, die Gegend der Verdauungsorgane, hat fortwährend den Bewusstseinszustand, der einen führt längs der Zeit, die die Toten nach dem Tode durchlaufen. Da geht der Mensch immer mit. Jeder Mensch erlebt das Ieben der Menschen, nachdem sie durch die Pforte des Todes gegangen sind, derjenigen Menschen, die er kennen gelernt hat. Aber er erlebt sie unter seinem Hersen, nicht im Hersen. Daher weiss er nichte davon. Deher bleibt es im Unterbewussten, Unbewussten.

Wenn nun in derselben Gegend, mit der der Mensch fortwährend erlebt

das Leben der Toten in den Jahren nach dem Tode, eine Störung eintritt, wenn also eine Verdauungsstörung als Erankheit auftritt, so wird der Bewusstseinszustand da unten geändert. Unter dem Herzen tritt ein zu starkes Bewusstsein auf.

Was heisst z.B. eine bestimmte Art von Magenkrankheit zu haben?

Im physischen Leben heisst es eben dasjenige, was der physische Arzt beschreibt natürlich. Und dasjenige, was ich hier vertrete, wird durchaus nicht das Geringste gegen die physische Medizin einwenden. Sie wird voll anerkannt und gewürdigt. Wir stehen in der Anthroposophie nicht auf dem Standpunkte des Dilettantismus und der Laienhaftigkeit, der Charlatanhaftigkeit, welche die physische Medizin ablehnt, sie kxim kritisiert oder abkanzelt und dergleichen. Wir erkennen sie voll an. Aber daneben, dass der Mensch das an sich hat, was man in der physischen Medizin beschreibt, wenn er eine bestimmte Art von Magenkrankheit hat, wird der Mensch durch eine solche Magenkrankheit geeigneter, das Leben der Menschen nach dem Tode, unmittelbar nach dem Tode zu verfolgen. Was kann man also vom spirituellen Standpunkte aus esgen?

Man beschreibt zunächst selbstverständlich, damit man die Therapie angeben kann usw., die Krankheit im physischen Sinne. Aber vom spirituellen Sinne könnte man sagen: der Mensch hat den Drang, mit den Toten, die er gekannt hat, mitzugehen nach dem Tode. Aber er hat nicht die Fähigkeit, in das Bewusstsein, das unter seinem Herzen liegt, hinunterzukommen. Er weiss nicht, dass er in der Region der Toten geht.

Das ist die spirituelle Seite der Krankheit. Man ist magenkrank, weil man zu viel mit Toten zusammen ist. Aber in dem Augenblicke, wo man zu viel mit Toten zusammen ist, wirken die Toten auch zu stark. Es kommt aus der Welt, von der ich gestern gesagt habe, dass sie realer ist als die physische Welt, sehr viel herein in uns. Und wenn Sie eine Wage haben, die hier unterstützt ist, hier die Wagschalen sind, da die Wage

zu stark heruntersinkt, und Sie wieder Gleichgewicht hervorrufen wollen, da müssen Sie auf der einen Seite ein grösseres Gewicht darauf izk legen. Wenn die Wage aus dem Gleichgewicht gekommen ist, müssen Sie auf die andere Wagschale ein grösseres Gewicht legen.

Nehmen wir nun an, ein Mensch hat unter seinem Herzen ein so empfindliches Bewusstsein antwinkat ausgebildet, aber es bleibt ihm unbewusst, dass er zu viel mit Toten geht, dann ist das wie ein Herabsenken der einen Wagschale bei der Wage. Das wird zu stark. De muss man ein Gewicht auf die andere Wagschale legen. Wie tut man das?

Wenn hier (siehe Zeichnung) ein zu starkes Bewusstsein ist, muss man das Bewusstsein hier (orange) schwächer machen, denn im Herzen ist die Mitte des Wagebalkens. Sie müssen also hier das Bewusstsein schwächer machen in dieser Region. Wie tun Sie das? Sie geben dem Menschen Kupfer. Ich habe Ihnen ja gesagt, der moderne Mensch ist so organisiert in seinem Leib, dass das Kupfer auf die Kehlkopforgane wirkt.

Aber Verdauungsorgane und Kehlkopforgane stehen in so naher Verbindung miteinander, wie der eine mit dem andern Wagebalken. Man kann
das eine durch das andere regulieren. Gibt man dem Menschen entsprechend dosiertes Kupfer, so geht er zu seinem Heile wieder mehr an der
Region der Toten vorbei, während er sonst immer mehr in der Region der
Toten bleibt. Das ist die spirituelle Seite der Heilung.

Daher muss man heute sagen: alle Substanzen, Substantialitäten, haben eine physische Seite und eine moralische Seite, wie ich es vorhin beschrieben habe. Die physische Seite konnte von den alten Initiaten für ihre Schüler nach langer Trainierung so benützt werden, wie ich es gesagt habe, darf heute nicht mehr so benützt werden. Heute gehört die moralische Substanz in das Gebiet der seelischen Entwickelung. Die physische Substanz gehört dem Arzt. Und mit Bezug auf die moralische Seite handelt es sich nur um das, dass derjenige, der die physische Seite kennt, der die Möglichkeiten hat, in die physische Seite

> der Substanzen tief einzudringen, dass der auch unterstützt wird von der Erkenntnis der moralischen Seite der Substanzen.

Aber das muss für das heutige Erkennen, für das praktische Erkennen auf dem Gebiet spiritueller Wege streng eingehalten werden. Die physische Seite der Substantialität gehört dem Arzt; die moralische Seite gehört dahin, wo seelische Entwickelung ist. Denn die menschlichen Organismen haben sich eben ganz pr prinzipiell geändert seit alten Zeiten. Und so intim einmal der Zusammenhang war zwischen der Erkenntnis der moralischen Seite der Substanzen und der physischen, so intim muss er wieder werden, nachdem er verloren gugungen geworden ist.

Ich werde gleich nachher über diesen Verlust aprechen. So intim muss er wieder werden, nachdem er verloren geworden ist.

Aber das Verhältnis, das besteht z.B. zwischen physischer medizinischer Wissenschaft und moralischer Wissenschaft, das muss trotzdem ein
anderes sein heute, als es im grauen Altertum war. In beiden Fällen
muss dieses Verhältnis bestehen. Aber es ist ein anderes heute, als es
im Altertum war. Und auf der Erkenntnis solcher Dinge, meine verehrten
Damen und Herren, beruht die Einsicht, welches wahre und welches
falsche Wege sind in die spirituelle Welt hinein.

II.

Nun, meine sehr verehrten Damen und Herren, es wird uns etwas nützen, wenn wir, um dasjenige, was ich ausgeführt habe, etwas mehr zu beleuchten, einen Blick werfen auf Veränderungen, die seit langen Zeiten in der ganzen Stellung des Menschen zur Erkenntnis vor eich gegangen sind.

Gehen wir von der Gegenwart aus, und gehen wir ein wenig zurück in der Entwickelung der Menschheit, um zu sehen, wie verschieden man auf dem Gebiete der Erkenntnis, der Forschung, über die Dinge gesprochen hat. Wir reden heute, wenn wir unsern Blick auf jene grossen, wunder-

baren Fortschritte werfen, die in der Erkenntnis von Wärmekräften, von Elektrizitätekräften, aber auch von Kräften in lebendigen Organismen in der neueren Zeit heraufgekommen sind, wir reden von der Natur, und reden von der Naturerkenntnis, von der Naturwissenschaft, in England von der Naturphilosophie.

Wenn wir dasjenige überschauen, was man in den Schulen, schon in den untersten Schulen heute, in den gewöhnlichen Primerschulen, als Natur bezeichnet, so ist das etwas ausserordentlich Abstraktes. Es ist die Summe von Naturgesetzen, wie man sagt, die man lernen muss, etwas ausserordentlich Abstraktes. Und die Abstraktheit der Sache drückt sich ja auch im Leben aus.

Denken Sie nur, meine sehr verehrten Damen und Herren, wie abstrakt fühlt und empfindet heute selbst der enthusiastischeste Student der Maturwissenschaft. Er muss - sagen wir - in der Botanik viele Wamen auswendig lernen von Pflanzen und Pflanzengattungen, in der Zoologie von Tieren und Tiergattungen. Er vergiesst sie wieder, muss sie immer und immer wieder lernen, wenn er Examen machen will. Und nach dem Examen vergiesst er sie erst recht. Dann schaut er sie nach, wenn er sie braucht, in den Handbüchern. Und man kann nicht gerade sagen, dass das Verhältnis eines Menschen, der heute Botanik oder Zoologie studiert, z.B. wie das Verhältnis eines Menschen zu einer geliebten Persönlichkeit ist. Das kann man nicht sagen. Das ist heute nicht so.

Watur ist etwas, was im Nebel verschwimmt. Es sind viele Gesetze, Gesetze über Schwerkraft, Gesetze über Wärme, Gesetze über Licht, Gesetze über Blektrizität, Gesetze über Magnetismus, Gesetze über Dampf und Wasser und Gleichgewicht und Verschiedenheit des Gleichgewichtes, - Naturwissenschaft, Naturerkenntnis ist, was man weiss über Steine und Pflanzen. Naturwissenschaft ist auch dasjenige, was man sagt, dass man nicht weiss, über das Leben der inneren Konstitution der Organe der Pflanzen, der Tiere, der Menschen, kurz, vieles, von dem man heute

sagt, dass man es weiss, vieles, von dem man sagt, dass man es nicht weiss heute, ist Naturwissenschaft, ist Naturphilosophie.

Aber es ist etwas, - man kann ihm nicht so recht einen warmen Händedruck geben, denn es ist alles verschwommen, es ist alles dünn und abstrakt gedacht. Wir strengen uns heute an, dieses Abstraktum Natur zu bezwingen. Manche sind, das können wir schon sagen, diesem Abstraktum der Natur gegenüber etwas gleichgültig geworden. Wir bewahren eine wohlwellende Neutralität, wenn wir nicht zur völligen Jugend gehören, die ja in Opposition aufmuckt heute stark gegen dasjenige, was ale Naturwissenschaft in den Schulen getrieben wird, wir bekennen uns zu einer wohlwellenden Neutralität. So war es nicht immer. Und ich möchte jetzt zunächst die Erkenntnisstimmungen ein wenig nach älteren Jahrhunderten hin charakterisieren. So war es nicht immer.

Wenn wir z.B. zurückkommen so in das 9., 10., 11. Jahrhundert, nsmentlich auch 12., 13. Jahrhundert, aber da schen sehr wenig, da kommen wir zu Menschen, die wir, wenn wir heute das Wort anwenden würden, gelehrte Menschen, Wissenschafter nennen würden. Wir kommen da zurück zu jenen grossartigen Gelehrten im Sinne der damaligen Zeit, die in der bedeutsamen Schule von Chartres im 11., 12. Jahrhundert gelehrt haben, kommen zurück zu Bernhardus Sylvestris, zu Bernhardus von Chartres, zu Alanus ab Insulie, wir kommen zurück dann zu solchen Persönlichkeiten, die in der damaligen Zeit noch - ich möchte sagen - mit dem Typus des Bingeweihten unter anderen Menschen herumgingen, mit dem Typus eines Menschen, der viel weiss um die Geheimnisse des Daseins wie jener grossartige, im Sinne des Mittelalters noch initiierte Joschim de Fiore, oder zurück zu jener grossartigen Persönlichkeit, die auch in jener Zeit gewirkt hat, die der Welt bekannt geworden ist unter dem Namen Johannes von Anville.

Ich erwähne diese Persönlichkeiten, zu denen ich auch viele andere hinzufügen könnte, deshalb, um in die Zeit hinein zu kommen, um die

Stimmung der Zeit in Bezug auf die Erkenntnis zu charakterisieren.

Wenn man diesen Menschen mit der Seele gegenübersteht, und sie reden von Natur, dann ist das eine ganz andere Sache, als wenn wir heute von Natur reden. Wenn man heute so einen Botaniker oder einen pathologischen Anatom oder einen Histologen in it trifft, ja, man hat so selten das Gefühl, dass seine Physiognomie, die er einem entgegenbringt, von den Geheimnissen der pathologischen Anatomie oder der Zoologie kommt. Man hat viel eher das Gefühl, wenn man heute solche einem pathologischen Anatom oder Histologen doder auch einem Therapeuten entgegentritt, dass die Physiognomie eher von dem Tänzchen kommt, das er am vorhergehenden Tage da oder dort getanzt hat. Man sieht durch die se Physiognomien eher in diese artigen Verhältnisse hinein, als auf dasjenige, was er erlebt aus den Geheimnissen der Natur heraus.

So war es ganz gewiss nicht, meine verehrten Bamen und Herren, wenn man einem Joachim de Fiere in die Augen geschaut hat, oder einem Exam jenem Alanus ab Insulis, oder einem Bernhardus Sylvestris, die in eisem Zeit-alter gelebt haben, von dem ich eben gesprochen habe. Es xx ruhte auf dem Antlitz dieser Leute etwas von einem tragischen Zug, etwas von dem, was einem sagte: wir leben in einem Zeitalter, das viel verloren hat. Etwas Tragisch-Trauriges - möchte ich sagen - lebte aus der Vertiefung in die Erkenntnis auf dem Antlitze jener Leute.

Daneben wiederum, wenn man gesehen haben würde die Finger dieser Leute, diese Finger, die der heutige dekadente Mensch nervöse Finger nennen würde, die aber in sich hatten das lebendige Zeugnis davon, diese Leute wollten wiederum schürfen und arbeiten in den alten Geheimnissen, von denen ihr Antlitz ausdrückte, dass sie verloren worden sind, so würde man bemerkt haben, in diesen Menschen arbeitet etwas, wieder heraufzubringen dasjenige, was in alten Zeiten da war.

Manchmal ist es ihnen gelungen. Manchmal ist es ihnen gelungen, wieder die alten Zeiten, wenn auch im Schattenbilde, heraufzuzaubern vor ihren Schülern.

Man kann sich schon vorstellen, - es ist nicht ein poetisches Bild, das ich vor Sie hinstelle, es ist eine Wirklichkeit, meine sehr verehrten Anwesenden - man kann sich schon vorstellen die Schule von Chartres, we heute noch die wunderschönen Kathedralen sind, die Schule von Chartres, lehrend Alanus ab Insulis, sprechend zu seinen Schülern von der Natur, etwas sagend: die Natur, ein Wesen, das wir nicht mehr fassen können, das sich uns entzieht, wenn wir ihm nahen wollen. Die Menschheit hat Kräfte entwickelt, die sie zu anderen Dingen hinführt. die aber nicht mehr fähig eind, so die Natur zu erfassen, wie die Natur in alten Zeiten von den Erkennenden erfasst worden ist. Denn die Natur war ein mächtig grosses Geistwesen, das überall gewirkt hat, da wo die Steine im Gebirge sich gebildet haben, da wo die Pflanzen aus dem Erdboden heraus gewachsen sind, da wo die Sterne am Himmel funkelten, überall, überall webte ein unermesslich grosses Wesen, das sich in der Gestalt eines wunderbaren Weibes darstellt; das webte; das sahen die Alten mit ihrem Schauen. Wir können uns nach den Angaben, die die Alten gemacht haben, noch Vorstellungen davon bilden, was die Natur war, dieses überall Weben, Wirken, das in allem Umgebenden, in aller Wärme, in allen Lichterscheinungen, in allen Farbenerscheinungen, in allen Lebenserscheinungen lebt und webt. Aber es entschlüpft uns, wenn wir ihm nahen wollen. Denn lebend-webend ist die Göttin Natura in allem. Bine Göttin, ein göttlich-geistiges Wesen, von dem man wusste, man kann es in seiner Wesenheit nur erkennen, wenn man es anschauen kann.

Solche Vorstellungen machte schon im 12. Jahrhundert noch solche eine Persönlichkeit, wie Alanus ab Insulis, seinen Schülern in der Schule von Chartres klar. Aber deshalb, weil man im Nebel sich auflösend diese Göttin Natura sah, mit der Lebendigkeit all dessen, was wir heute als abstrakte, tote Naturgesetze finden, aber sie einem wiex gleich wieder entschlüpfte, deshalb war dieser tragische, traurige Zug auf den Antlitzen dieser Marscher

Und dann gab es etwa solche Menschen, wie der grosse Lehrer des Dante war, Brunetto Latini, der durch einen besonderen karmischen Fall, dass er eine Art von Sonnenstich bei einer Wanderung bekommen hat, - was viel wichtiger war als der Schmerz, den er über die Vertreibung der Welfen aus seiner Vaterstadt bekommen hat, - dadurch, dass sein Be-wusstseinszustand ein anderer war, konnte er noch wahrnehmen, wie er in seinem Buche: "Tesoretto" beschreibt, wahrnehmen diese Göttin Natura. Und er schildert sie. Er schildert ganz anschaulich, in lebendiger Imagination, wie er auf dem Heimweg nach seiner Vaterstadt Florenz durch einen öden Wald kommt, wie er in diesem öden Wald an einen Berg herantritt, auf diesem Berge wirkend wird die Göttin Natura, die Göttin Natura nun ihn aufklärt, was die menschliche Seele im Denken, Fühlen und Wollen ist, die Göttin Natura ihn aber auch aufklärt, was die vier Temperamente des Menschen ihrem Wesen nach sind; die Göttin Natura ihm ihn aber auch aufklärt, was die fünf Sinne des Menschen sind.

Und indem er vorgedrungen ist in der Unterweisung - das war alles eine wirkliche geistig-seelische Unterweisung, eine Realität, die er durchmachte, als er von Spanien zurückkehrte wiederum nach seiner Vater-stadt Florenz, unter dem Binfluss eines pathologischen Zuetandes - als er das alles durchgemacht hatte, dann seh er das Weben und Wesen der vier Elemente, Feuer, Erde, Wasser, Luft, sah das Weben und Wesen der Planeten, das Hinausgehen der menschlichen Seele in den Sternenhimmel. Das alles unter dem Einfluss einer Geistlehre, die ihm zukam von der Göttin Natura.

Das alles schildert ein Mensch der damaligen Zeit noch so anschaulich, wie nur irgend es der heutigen Sprache noch möglich ist. Zugleich aber hat man das Gefühl, er empfindet: die Anderen, die Alten
haben das noch ganz anders gewusst; es entschlüpft einem heute immer.
Man muss segar in einen herabgestimmten, pathologischen Zustand kommen, wenn man in diese Geheimnisse noch hineinschauen will. -

Aber ein ungeheurer Drang war in diesen Menschen, wiederum heraufzuzaubern so etwas, wie die wirkliche Gestalt der Natura ist.

Und, sehen Sie, wenn wir so diesen Gang zurückmachen im menschlichen Empfinden, im menschlichen Denken gegenüber der Erkenntnis, dann haben wir das Gefühl: nun ja, wir stehen ja auch heute vor der Natur. wir bezeichnen sie mit einem Namen, der etwas ganz Abstraktes, eine Summe von Gesetzen ist. Wir sind atolz darauf, wenn wir diese Gesetze nur einigermassen in einer Harmonie zusammenfassen. Wir gehen einige Jahrhunderte zurück. Wir schauen ein lebendiges Verhältnis, das der Mensch zu einem göttlichen Wesen hatte, das webte und lebte, und all dasjenige, was an Erscheinungen auftrat: den Aufgang der Sonne, den Untergang der Sonne, die Erwärmung der Steine, die Erwärmung der Pflanzen, all das im lebendigen Weben und Treiben wirkt. Denken Sie, was das für eine ganz andere Wissenschaft ist! Die Wissenschaft enthielt die Taten der Göttin Natura. Es war schon auch eine andere Stimmung, wenn die Studenten von Chartres herauskamen, - Zisterzienser-Mönche waren sie zumeist - und derjenigen Stimmung, die heute Studenten haben, welche aus der Schule herauskommen. Es war schon etwas anderes und etwas Lebendigeres, etwas Wesenhafteres.

Und ganz lebendig Wesentliches wird es kun eben in solchen Schilderungen, wie der des Brunetto Latini, des grossen Lehrers des Dante.

Dass das lebendig war, kann man sich ja vorstellen, denn all die herrlichen Bilder und Gestalten, die Dante in seiner "Comedia" hingemalt hat, sind ja hervorgegangen aus den lebendigen Schilderungen seines durch einen karmischen Fall eingeweihten Lehrers Brunetto Latini. Wie auch viel von dem, was dann in solchen Schulen, wie Chartres und anderen gelehrt worden ist, hervorgegangen ist aus solchen Ringeweihten, wie Joychim de Piore usw.

Man hat dazumal den Ausdruck Natura gebraucht, nicht so abstrakt wie wir, sondern für etwas, was da ist, in den äusseren Sinneserscheinungen wirkt, aber sich zurückzieht, einem entschlüpft.

Und dann war noch etwas anderes. Nehmen Sie an - wiederum schildere ich nicht ein poetisches Bild, sondern etwas, was durchaus Realität war - nehmen Sie an, meine Damen und Herren, man wäre schon als ein etwas bejahrter Student im Kolleg gesessen - so nennt man es ja wohl auch - des Alanus ab Insulis. Man hätte das mitgemacht, was da sich abgespielt hat. Die Studenten wären entlassen worden, und man wäre mit Alanus ab Insulis einsam auf einem Spaziergang weiter gegangen, das besprechend, was vorgekommen war. Was hätte man da erfahren?

Ja, solch ein Gespräch hätte eine beschdere Form annehmen können. Man hätte sprechen können von dieser Göttin Natura, die einem sich offenbart in den Erscheinungen der Eusseren physisch-sinnlichen Welt, die einem aber entschlüpft. Dann würde Alanus ab Insulis, wenn er nun auch warm geworden war in der seelischen Unterhaltung, einem auf die Schulter geklopft haben und gesagt haben : ach, hätten wir noch jenen Schlafzustand, den die Alten hatten, dann würden wir die andere Seite, die verborgene Seite der Göttin Natura kennen lernen. Aber wir schlafen ja hinein in das Unbewusste, wo sich den Alten gerade die andere Seite der Natur geoffenbart hat. Könnten wir noch so schlafen, so hellsichtig schlafen, wie die Alten, dann würden wir die Göttin Natura kennen.

So hatte einem Alanus ab Insulis auf die Schulter goklopft. Und ware man auch in einem solchen Falle in ein vertrauliches Gespräch mit Joachim de Fiore gekommen, dann hatte er nach einiger Zeit gewagt: ja, es wird uns schwer, gegenüber unserem inhaltsarmen Schlafe, der das Bewusstsein ganz herabdämpft, die andere Seite der Natura, der grossen Göttin, die da schafft und webt, in allem Schaffenden und Webenden kennen zu lernen; die Alten haben sie gekannt nach ihren beiden Seiten. Und weisst du - würde er einem gesagt haben - die Alten haben nicht das Wort Natura gebraucht. Sie haben nicht gesagt von dem Wesen, das wir heute mehr ahnen, als dass wir viel von ihm wissen. Es ist die Göttin Natura. Sie haben ein anderes Wort gebraucht. Sie haben

das Wort / "Proserpina" gebraucht. Das ist die Wahrheit.

Davon hat man auch in der damaligen Zeit noch gewusst. Unsere abstrakte Natur, die wir in den Ideen tragen, ist die Umwandelung dessen, was ich Ihnen eben beschrieben habe, und was gelebt hat in den Seelen von den Leuten, wie Bernhardus Sylvestris, Alanue ab Insulis, Johannes von Anville, und in solchen Persönlichkeiten vor allen Dingen, wie Brunetto Latini. Was in ihnen gelebt hat, ist die Umwandelung desjenigen, was die Alten in der Proserpina gesehen haben, der Ennett Tochter der Demeter. Demeter, das ganze Weltenall; Proserpina, es ist schon ganz philiströs, wenn man nun das neuere Wort ausspricht, Proserpina, die Natur. Die Natur, die nur die Hälfte ihrer Zeit auf der Oberwelt bleiben kann, d.h. ihre physisch-sinnliche Seite zuwendet dem Menschen, die andere Hälfte des Lebens hinuntersteigt in jene Regionen, die der Mensch mit dem Schlafe erreicht, die er aber, weil der Schlaf wesensinhaltslos geworden ist, in der Ex neueren Zeit nicht mehr erreicht.

Unsere Naturerkenatnis ist, ohne dass man ihr das heute in ihrer Abstraktheit ansehen könnte, eine Nachahmung desjenigen, was in dem Proserpina-Mythus im alten Griechenland lebte.

Dass man das so empfinden konnte, dass das empfunden wurde von den Leuten, deren Namen ich Ihnen angeführt habe, in jener Zeit selbst daven noch mit dem tragischen Antlitz, das ruft schon eine Vorstellung/hervor, wie die Wege der Erkenntnis sich geändert haben.

Aber die richtige Färbung von so etwas, wie ich es auch heute wiederum im ersten Teil meiner Rede gesagt habe, die richtige Färbung defür bekommt man doch nur, wenn man so zurückblickt auf die Art und Weise, wie einmal Erkenntnis war; - nicht um alte Erkenntnisse wiederum
heraufzubeschwören, sondern um ein Gefühl hervor zu rufen, was einmal
Erkenntnis war, gebe ich solche Schilderungen.

Meine sehr verehrten Damen und Herren! Wenn man in der Seele den Ausspruch festhalten will, den etwa Joachim de Fiore oder Johannes von Anville, einem auf die Schultern klopfend, im Mittelalter sagen konnte, was wir heute als Natur ansehen, oder was auch entschwindet, weil wir es nicht erreichen können auf der anderen Seite des Lebens, das war einstmals Proserpina. Und wenn einem der Proserpina-Mythus, - als Mythus ist er ja nur erhalten - in der Seele aufersteht, dann drängen sich heran an diese Bindrücke wiederum die Bilder noch älterer Verhältnisse, die der Mensch zur Erkenntnis hat, die Bilder aus jener Zeit, in der nicht die abstrakte Natur, nicht die in tragischer Stimmung empfundene Göttin Natura gelebt hat unter den Menschen, in den Seelen, sondern gelebt hat die hellstrahlende auf der einen Seite, tragische Göttin Proserpina-Persephoneia auf der andern Seite.

Und wie lebte sie in gewissen Zeiten der Erkenntnis, in jenen alten Zeiten, in denen sie noch voll-lebendig war? Es waren nicht die Zeiten, meine sehr verehrten Anwesenden, in denen Plato über Philosophie geschrieben hat, in denen Sokrates über Philosophie gesprochen hat, nein, es waren nicht diese Zeiten. Es waren noch viel ültere Zeiten, alte Zeiten, in denen Erkenntnis etwas ungeheuer viel Lebendigeres unter Menschen war, als sie später selbet in den erleuchteten Zeiten des Griechentums geworden ist.

Versuchen wir, im Bilde vor unsere Seele zu stellen, um in diesem Bilde wach zu rufen, was einmal im Verlaufe der Menschheitsentwickelung Erkenntnis war, um das richtige Licht auf dasjenige zu werfen,
was wir schon auseinandergesetzt haben vom gegenwärtigen Gesichtspunkt,
und noch auseinandersetzen werden in diesen Vorträgen.

Versuchen wir einmal, ein kleines, unvollkommen natürlich nur geschildertes Eild hervorzurufen aus jener Art von Mysterien, in die noch der griechische Philosoph Heraklit, der, weil schon dunkel geworden ist in der späteren Zeit, seelisch dunkel, dasjenige, was er

empfangen hatte aus jenen Mysterien heraus, der eben: "Heraklit, der Dunkle, der Finstere" genannt wird, versuchen wir einmal, ein Bild vor unsere Seele hinzumalen aus der Zeit der Mysterienentwickelung, aus der das Griechentum vor allen Dingen geschöpft hat, geschöpft hat in Bezug auf seine Phantasie, geschöpft hat auch in Bezug auf die Ausgestaltung seiner Mythen. Versuchen wir uns ein Bild vor die Seele zu stellen von den ephesischen Mysterien, von den Mysterien von Ephesus, in denen ja auch noch Heraklit der Dunkle eingeweiht worden ist.

Rs waren allerdings in Ephesus uralte Erkenntnisse noch herrschend, aber sie waren auch bewahrt in Ephesus bis in jene Zeiten hinein, in denen Homer gewirkt hat, ja, bis in die Zeiten hinein, wenn auch dann schwächer, in denen Heraklit eingeweiht worden ist. Es waren solche alten Mysterien in der allerstärksten Lebendigkeit vorhanden. Und es waren schon starke, mächtigs Initiationsströmungen, die erflossen in jenem Tempel, der geschmückt war an seiner Ostseite mit jenem Bildnis. das ja auch der Welt bekannt geworden ist, mit dem Bildnisse der Göttin Diana, der Göttin der Fruchtbarkeit, die in ihrer Bildhaftigkeit die in der Natur überall strotzende Fruchtbarkeit zum Ausdrucke bringt. Und es wurden schon grosse Geheimnisse des Daseins, tief spirituelle Geheimnisse in die menschlichen Worte hineingezogen, wenn die Gespräche geführt waxaan wurden, etwas unmittelbar, nachdem die an den Mysterien Teilnehmenden ihre mächtigen Impulse empfangen hatten bei den Kulten. und bei den Einzelheiten der Kulte im Tempel von Ephesus. Und es waren tiefe Gespräche, die das dann fortsetzten, wenn die am Kultus Teilnehmenden herausgetreten sind aus diesem Tempel und dann, etwa gerade dann, wenn die äussere Welt am fruchtbareten ist für solche Dinge, in der Abenddämmerung jenen Weg angetreten haben, der von der Tempelpforte hineinführte in eine Waldung, die wunderbare Gänge hatte, in jene Waldung, mit schwärzlich grünen Bäumen bewachsen, wo sich die Wege in schöner Perspektive nach den verschiedenen Seiten von Ephesus

> verloren. Gespräche von solcher Art möchte ich in ein unvollkommenes Bild bringen.

Da war es so, dass derjenige, der von der einen Seite initiiert war in die Geheimnisse von dazumal, dann wohl ins Gespräch kam mit einem Schüler oder einer Schülerin. Denn bemerkt werden muss, dass in jenen alten Zeiten die Gleichberechtigung des männlichen und weiblichen Geschlechtes, gerade in denjenigen Zeiten, nach denen sie sogleich abgenommen hat, in jenen Zeiten viel lebendiger war, als sie etwa in unserer Zeit ist. Sodass wir ebenso gut von Schülerinnen in Ephesus sprechen können, wie von Schülern, in gleicher Weise. Und gerade der Proserpina-, der Persephoneia-Kythus in seiner spirituellen Gestalt war in jenen Gesprächen ganz lebendig.

Aber wie wurde solch ein Gespräch über den Proserpina-Mythus geführt? Da war zunächst, sagen wir etwa, der Lehrer, der eingeweihte
Priester, der da aus dem, was er an Impulsen empfangen hatte, reden
konnte über die Geschehnisse in der Formenwelt, reden konnte über die
Geschehnisse, die sich abspielen zwischen Wesenheiten, und etwa aus
dieser Einweihung heraus das Folgende zu seinem Zögling sagen konnte!

Sieh einmal, wir gehen durch die Dämmerung. Der Schlaf, der die göttliche Welt schaubar, sichtbar macht, er wird bald beginnen. Schaue dich an in deiner ganzen menschlichen Gestalt. Da drunten sind die Pflanzen; um uns herum ist der in der Dämmerung schattende, in seinem grünen Dämmerdunkel wunderbare Wald. Schon beginnen oben die ersten funkelnden Sterne sich zu zeigen. Schaue einmal das alles an. Schaue die Majestät, die Grösse, aber auch das Spriessende, Sprossende des Lebens oben und unten. Und dann schaue dich selbst an. Bedenke, wie in dir lebt und webt ein ganzes Weltenall, wie in alledem, was in dir zirkuliert, in alledem, was in dir sein Dasein in Geschehnissen hat, eine Fülle von Tatsachen, eine Fülle von Wesensverwandlungen in jedem Augenblicke vorhanden ist. Fühle, wie du selbsr eine ganze Welt bist.

die geheimnisvoller, grossartiger, wenn auch dem Raume nach kleiner ist als das Universum, das du von der Erde bis zu den Sternen überschaust. Fühle das. Fühle dich als Mensch, als eine Welt, als eine Welt, die eine grössere Fülle hat als die Welt, die du mit deinen Augen schaust, mit deinen Gedanken umfängst. Fühle die Welt in dir innerhalb deiner Haut.

Und dann empfinde, wie du jetzt aus deiner Welt herausschaust in die Welt, die von der Erde bis zu den Sternen reicht. Du wirst dann vom Schlef umfangen sein. Dann wirst du nicht in deinem Leib, nicht in deiner Welt sein, dann wirst du in der Welt sein, die du jetzt überschaust von der Erde bis zu den Sternen. Dann wirst du aus dir herausgegangen sein mit deinem seelisch-geistigen Teil. Dann wirst du in der Sternenstrahlung, in der Erdenausdünstung leben. Dann wirst du mit dem Winde gehen. Dann wirst du mit dem Sternenstrahl denken. Dann wirst du in deiner Aussenwelt leben und wirst zurückschauen auf dasjenige, was du als eine Welt in dir bist. —

Und es konnte in jenen alten Zeiten noch so gesprochen werden von dem Lehrer zu dem Zögling, denn es war eben noch das Eussere Anschauen während des Tagwachens nicht so konturiert, sondern so, wie ich es Ihnen beschrieben habe. Und es war das Schlafen noch nicht von völliger Finsternie durchdrungen. Es war das Schlafen noch von Erlebnissen über Erlebnissen durchdrungen, und man wies hin auf Erlebnisse, wenn man auf den schlafumfangenen Zustand hinwies: um dich ist jetzt Proserpina oder Persephoneia, Chore. Chore lebt in den Sternen. Chore lebt in den &x Sonnenstrahlen und Mondenstrahlen. Chore lebt in den aufwachsenden Pflanzen. Ueberall ist es Persephoneias Wirksamkeit, die da lebt, denn sie hat das Kleid gewoben, aus dem alles das ist.

Und hinter alle dem ist Demeter, ihre Mutter, für die sie das Kleid gewoben hat, das du jetzt schaust als äussere Welt. -

<sup>-</sup> Natura wurde man nicht gesegt haben. Persephoneia oder Chore wurde

man gesagt haben, hat man gesagt. -

Und siehe, wenn einer länger wach bleiben wird als du, - so sagte der Lehrer zu seinem Zögling - dann wird, während du schläfst, dasjenige, was äusserlich als Gestalt der Proserpina in Pflanzen, in Bergen, in Wolken, in Sternen auftritt, der ebenso sehen als du. Denn das ist die Illusion, wie man das sieht. Nicht die Proserpina ist die Illusion, nicht dasjenige, was sie schafft in Bergen, und Pflanzen und Wolken und Sternen ist Illusion, sendern so wie du schaust, ist die Illusion.

Und du wirst schlafen; durch deine Augen, durch dieses wunderbare Daseinsrätsel Auge wird in dich einziehen Chore-Persephoneia. -

Und es wurde das so lebendig hingestellt, weil es so lebendig erlebt wurde, dass der Einschlafende nicht bloss fühlte: jetzt erlischt
mein Sehvermögen, jetzt erlischt mein Hörvermögen, nicht bloss fühlte:
jetzt höre ich auf, wahrzunehmen, sondern dass der Einschlafende wahrnahm, wie untertauchte Persephoneia durch das Augenpaar in den Leib,
physischen Leib, ätherischen Leib, der von dem Seelisch-Geistigen im
Schlafe verlassen wurde.

Die Oberwelt, man bringt sie zu im Wachen; die Unterwelt, man ist in ihr im Schlafen. Persephoneia ist durch das Auge in den schlafenden physischen- und Aether-Leib eingezogen. Persephoneia ist bei Pluto, dem Herrscher über den Schlafzustand in physischem und ätherischen Leibe. Die Wirksamkeit des Pluto im Vereine mit Persephoneia, die untergetaucht ist in den physischen- und Aether-Leib während des Schlafes, die Tätigkeit des Pluto mit Persephoneia erlebte der schlafende Zögling, der durch diese Direktion, die er bekommen hatte dadurch, dass ihm der Einzug der Chore durch die Tore der Augen klar gemacht worden war, der das ins Lebendige umgesetzt hat und im Schlafe nun die Taten des Pluto und der Persephoneia erlebte; der erlebte dies, während sein Lehrer anderes Entsprechendes erlebte, das mehr zusammenhing mit den Formdingen.

Dann, wenn sie wieder zusammenkamen, dann hatten sie beide ihre Geheimnisse erlebt. Dann konnten sie sprechen über eine Pflanze, über einen Baum. Dann schilderte wohl der Lehrer, wie sich die Formen bilden, denn das hatte sich ihm gerade dargestellt während des Schlafes.

Dann drang er ein in die Formen der Blätter, des Stammes, in die Figuration der Welt, in jene Figurationen, die sich sozussgen von oben nach unten senken. Und vielleicht hatte der Zögling das andere erlebt, dass er erlangen konnte dasjenige, was der Lehrer sprach, indem er von den Geheimnissen des Chlorophylls, von den Geheimnissen der Pflanzensäfte, die von unten nach oben in der Pflanze sich ausbreiten, sprach, so ergänzten sich wunderbar die Gespräche, in dem im lebendigen Umfassen der Göttin Proserpina, die die andere Seite zeigte den Menschen während des Schlafes in der Unterwelt, diese Geheimnisse in die menschliche Seele here sich offenbarten.

Und so lernte in jenen alten Zeiten der Schüler von dem Lehrer, der Lehrer von dem Schüler. Denn auf der einen Seite waren die Offenbarungen geistig-seelisch, auf der anderen Seite seelisch-geistig. Und ein Gespräch, das in dieser Weise unter Menschen sich abspielte, gab in Menschengemeinschaft, in gemeinschaftlichem menschlichem Erleben die höchsten Erkenntnisse.

Und man war, indem man diese höchsten Erkenntnisse erlebte, indem man des Morgens wiederum die Morgendämmerung herankommen sah, von Osten herüber erglänzend das Tagesgestirn, hineinerglänzend in den dunklen grünen Wald mit seiner wunderbaren Perspektive verlaufend, erlebte, man war ein Stündchen über das eine oder das andere in dem Reiche, das wir heute das Reich der Natur dennen, aufgelebt; alles floss im Gespräche zusammen. Und man war klar darüber, dass das alles der Umgang mit Persephoneia war. Man war klar darüber, dass das jenige, was dann sich eingegliedert hat in den Persephoneia-Mythus, dass das das Geheimnis der menschlichen Naturerkenntnis ist.

Und es waltete ein Zauber, den ich Ihnen nur unvollkommen andeuten konnte, über den Gesprächen, die geführt wurden in Anlehnung an die Mysterien von Ephesus, es durchwaltete dieser Zauber die Gespräche. Und in den Gesprächen lebten die Persephone-Erkenntnisse, lebten in aller Lebendigkeit, die dann abgeschattet wurden zu dem, was an tragischer Trauer auf den Antlitzen trugen Menschen, wie Joachim de Fiore, was wir heute als das Abstraktum Natur haben.

Die Wege in die menschliche Spiritualität und in die Spiritualität des Kosmos hinein, wir verstehen sie nur, wenn wir nicht nur auf die einzelnen Bewusstseine, die der Mensch zu erreichen kann, charakterisierend hindeuten, sondern wenn wir auch darauf hinschauen, wie im Laufe der Menschheitsentwickelung die Bewusstseine sich nach und nach metamorphosiert haben, wie andersartig die Erkenntnisse waren, die da zu lebten in den Gesprächen, die da führten diejenigen, die hersusgingen aus dem Tempel von Ephesus, die wunderbaren Gespräche, und wie anders geartete Gespräche die waren, die da führten die Menschen mit Persönlichkeiten, wie Joachim de Fiore, wie Alanus ab Insulis, und wie anders die Erkenntnisse heute sind, die wir wieder suchen müssen, um aus dem Aeusseren in das Innere zurückzukommen, aus dem Oberen in das Untere, zurück aus dem Inneren in das Aeussere, zurück aus dem Oberen in das Untere zu kommen, auf geistige, auf spirituelle Art.

